
Philosophy and Local Wisdom Journal  
(Phillow)  

   

 
Website: https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/philosophy 

 

72 
  

e-ISSN: 3063-2099 

Vol                        04   

Number                01 

Desember           2025 

 

EPISTEMIC MODERATION: SINTESIS RASIONALITAS DAN 

WASATHIYAH DALAM DIALOG LINTAS IMAN ERA POST-TRUTH 

 

Rendy S. Sambara1 

rendisambara419@gmail.com 
 

1IAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia 

 
 

Abstract: The post-truth era marks a major shift in how society understands and assesses truth. Objective 

facts are often pushed aside by opinion and emotion, resulting in a serious degradation of public rationality. 

This condition has a direct impact on the practice of interfaith dialogue, which is increasingly vulnerable to 

polarization, misperception, and loss of ethical orientation. This study aims to examine Epistemic Moderation 

as a synthesis of rationality and the principles of Islamic wasathiyah in reconstructing a more civilized 

interfaith dialogue. Using a qualitative descriptive approach through literature review with theoretical 

analysis that integrates the ideas of Habermas's Communicative Rationality, Rawls's Overlapping Consensus, 

MacIntyre's Traditional Rationality, and the value of balance in wasathiyah. The results show that Epistemic 

Moderation demands an integration of reason, morality, and spirituality in weighing truth, thereby building 

epistemic justice and strengthening critical literacy across faiths. 

 

Keywords: Epistemic Moderation, Interfaith Dialogue, Post-Truth Era 

 

Abstrak: Era post-truth menandai pergeseran besar dalam cara masyarakat memahami dan menilai 

kebenaran. Fakta objektif kerap tersisih oleh opini dan emosi, sehingga rasionalitas publik mengalami 

degradasi yang serius. Kondisi ini berdampak langsung pada praktik dialog lintas iman yang semakin rentan 

terhadap polarisasi, mispersepsi, dan kehilangan orientasi etis. Penelitian ini bertujuan mengkaji Epistemic 

Moderation sebagai sintesis antara rasionalitas dan prinsip wasathiyah Islam dalam merekonstruksi dialog 

antaragama yang lebih berkeadaban. Menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif melalui studi pustaka 

dengan analisis teoritis yang mengintegrasikan gagasan Rasionalitas Komunikatif Habermas, Overlapping 

Consensus Rawls, Rasionalitas Tradisional MacIntyre, serta nilai keseimbangan dalam wasathiyah. Hasilnya 

menunjukkan bahwa Epistemic Moderation menuntut keterpaduan antara rasio, moralitas, dan spiritualitas 

dalam menimbang kebenaran, sehingga mampu membangun keadilan epistemik dan memperkuat literasi 

kritis lintas iman. 

 

Kata Kunci: Epistemic Moderation, Dialog Lintas Iman, Era Post-Truth. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/philosophy
mailto:rendisambara419@gmail.com


 

 

 

 

 

 

73 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

PENDAHULUAN 

Era post-truth ditandai dengan dominasi opini dan emosi lebih berkuasa 

dibandingkan kebenaran faktual. Fenomena ini perlahan mengikis nalar publik dan 

memperdalam polarisasi keagamaan di tengah masyarakat.1 Dalam ranah sosial-

keagamaan, gejalanya tampak jelas, cara berpikir dan berinteraksi umat beragama 

mengalami pergeseran. Narasi keagamaan kini kerap diproduksi serta disebarluaskan 

bukan atas dasar argumentasi ilmiah, melainkan karena kekuatan emosional dan loyalitas 

terhadap kelompok tertentu.2 Akibatnya, ruang dialog lintas iman yang seharusnya 

menjadi wadah pertukaran gagasan berubah menjadi ajang perdebatan destruktif terutama 

di ruang digital, di mana batas antara refleksi dan provokasi semakin kabur.  

Fenomena ini bukanlah sekadar asumsi, melainkan telah terbukti melalui berbagai 

temuan empiris. Hasil riset Aliansi Jurnalis Independen (AJI) bersama Monash Data & 

Democracy Research Hub (MDDRH) mengungkap bahwa sekitar 18,15% konten video 

politik di lima provinsi penyelenggara Pilkada 2024 memuat ujaran kebencian berbasis 

agama.3 Fakta ini menunjukkan bahwa ruang digital telah berkembang menjadi medan 

yang rawan bagi penyebaran narasi intoleran dan provokatif. Jika tidak dikendalikan, arus 

informasi semacam ini berpotensi merusak tatanan sosial serta mengikis nilai-nilai 

toleransi dan keadaban publik yang selama ini menjadi fondasi kohesi masyarakat 

Indonesia. 

Hasil survei Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Syarif 

Hidayatullah Jakarta pada tahun 2023 mengungkapkan fakta yang cukup 

mengkhawatirkan. Berdasarkan Implicit Association Test (IAT), tercatat 63,07% guru di 

Indonesia memiliki kecenderungan opini intoleran terhadap pemeluk agama lain. 

Sementara itu, hasil kuesioner eksplisit menunjukkan angka 56,90% dengan pola 

intoleransi serupa. Data ini mengisyaratkan bahwa kalangan pendidik yang semestinya 

 
1Badrul Munir Chair and Zainul Adzfar, “Kebenaran Di Era Post-Truth Dan Dampaknya Bagi 

Keilmuan Akidah,” Fikrah 9, no. 2 (2021): 265, https://doi.org/10.21043/fikrah.v9i2.12596. 
2Haqqul Yaqin, “Keimanan Rasional Dan Genius Spiritual: Upaya Mencari Titik Temu Kredo Agama 

Dan Sains,” Maarif 15, no. 1 (2020): 153–67, https://doi.org/10.47651/mrf.v15i1.82. 
3Yaqin. 



 

 

 

 

 

 

74 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

menjadi garda terdepan dalam menanamkan nilai-nilai moderasi masih bergulat dengan 

bias kognitif dan emosional dalam memandang keragaman keyakinan. Situasi ini 

menegaskan bahwa upaya membangun cara pandang yang terbuka, rasional, dan inklusif 

di dunia pendidikan masih menghadapi tantangan mendasar pada level kesadaran 

epistemik para pendidik sendiri.4 

Meskipun demikian, secara makro, Indeks Kerukunan Umat Beragama (IKUB) yang 

dirilis oleh Kementerian Agama Republik Indonesia justru menunjukkan peningkatan 

positif dari 70,90 pada tahun 2018 menjadi 76,47 pada tahun 2024. Hal ini 

menggambarkan adanya kemajuan dalam aspek kerukunan sosial secara umum. Namun, 

angka tersebut belum sepenuhnya mencerminkan kualitas dialog epistemik antaragama di 

tingkat masyarakat. Banyak perdebatan di media sosial yang masih didominasi oleh bias 

kognitif, misinformasi, dan serangan emosional, sehingga ruang empati dan rasionalitas 

semakin terpinggirkan.5 

Kesenjangan antara tingginya indeks kerukunan dan menurunnya kualitas dialog 

epistemik ini menjadi indikasi penting bahwa moderasi tidak cukup hanya didekati melalui 

aspek sikap sosial, tetapi juga perlu diperluas ke ranah epistemik yakni cara berpikir, 

menalar, dan berargumen secara moderat. 

Dalam konteks ini menegaskan bahwa tantangan terbesar generasi muda saat ini 

bukan hanya menjaga toleransi sosial, tetapi juga membangun ketangguhan epistemik di 

tengah banjir informasi dan disinformasi. Mahasiswa sebagai agen perubahan dan 

komunitas intelektual memiliki posisi strategis untuk menjadi pelopor epistemic 

moderation melalui penguatan cara berpikir kritis, analisis ilmiah, dan sikap terbuka 

terhadap perbedaan. Tanpa kemampuan tersebut, mereka mudah terjebak dalam bias 

konfirmasi, generalisasi berlebihan, dan narasi populis yang justru memperkuat sekat 

 
4Nasrun Nurhakim, Muhamad Irfan Adriansyah, and Dinnie Anggraeni Dewi, “Intoleransi Antar Umat 

Beragama Di Indonesia,” MARAS: Jurnal Penelitian Multidisiplin 2, no. 1 (2024): 50–61, 

https://doi.org/10.60126/maras.v2i1.126. 
5Agus Mulyono Rahmat Saehu, “Pemeliharaan Kerukunan Antarumat Beragama Di Provinsi Banten 

Berbasis Kearifan Lokal,” Sino-Vatican Relations 1 (2020): 19–36, https://doi.org/10.2307/j.ctv10vm131.8. 



 

 

 

 

 

 

75 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

identitas.6 

Dunia kampus idealnya menjadi laboratorium kebudayaan dialogis tempat di mana 

gagasan lintas agama, nilai, dan pandangan dunia dapat dipertemukan dalam suasana 

saling menghargai. Namun dalam praktiknya, ruang akademik sering kali tidak 

sepenuhnya terbebas dari pengaruh ideologis yang menutup kemungkinan pertukaran 

gagasan yang sehat. Fenomena ini menunjukkan adanya kebutuhan mendesak untuk 

merevitalisasi fungsi kampus sebagai ruang produksi nalar moderat, bukan sekadar tempat 

transfer pengetahuan. 

Salah satu pendekatan yang ditawarkan untuk menjawab krisis tersebut adalah 

Epistemic Moderation. Konsep ini menegaskan pentingnya keseimbangan antara rasio, 

moralitas, dan spiritualitas dalam proses pencarian kebenaran. Epistemic Moderation tidak 

berhenti pada tataran sosial, melainkan menembus dimensi epistemik, yaitu bagaimana 

manusia menilai, memverifikasi, dan mengomunikasikan kebenaran dengan cara yang adil 

dan reflektif.  

Dalam perspektif Islam, pendekatan ini sejalan dengan prinsip wasathiyah yang 

menekankan sikap pertengahan dan keadilan berpikir. Sementara itu, dalam  filsafat 

modern, prinsip moderasi epistemik berhubungan erat dengan rasionalitas komunikatif 

Jürgen Habermas, konsep overlapping consensus John Rawls, dan gagasan rasionalitas 

tradisional Alasdair MacIntyre yang menekankan pentingnya konteks moral dan historis 

dalam membentuk pengetahuan pengetahuan.7 

Melalui penguatan epistemic moderation, mahasiswa dan pemuda dapat menjadi 

penggerak harmoni sosial yang berlandaskan pada integritas intelektual dan keadilan 

berpikir. Paradigma ini tidak hanya penting dalam konteks keberagaman agama, tetapi 

juga relevan dalam membangun masyarakat yang rasional, toleran, dan berkeadaban di era 

post-truth. 

 
6Ardita Sindy and Melikai Jihan El-Yunusi, “Mahasiswa Sebagai Agen Transformasi Dalam 

Pendidikan Perspektif Muhammad Iqbal,” Al-Ibrah : Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam 8, no. 2 (2023): 

53–67, https://doi.org/10.61815/alibrah.v8i2.280. 
7Mahyuddin, Rustam Magun Pikahulan, and Muhammad Fajar, “KURIOSITAS Media Komunikasi 

Sosial Dan Keagamaan,” Kuriositas Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 5572, no. 11 (2018): 189–

210. 



 

 

 

 

 

 

76 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut, muncul beberapa pertanyaan yang 

perlu dijawab untuk memahami secara mendalam dinamika moderasi berpikir dalam 

konteks dialog lintas iman di era post-truth; 1.) bagaimana hubungan epistemic moderation 

dengan era post-truth? 2.) bagaimana dampak era post-truth terhadap kualitas dialog lintas 

iman di Indonesia? 3.) bagaimana strategi penerapan epistemic moderation dapat 

merekonstruksi pola dialog lintas iman yang rasional dan empatik?    

Tujuan penelitian ini selaras dengan rumusan masalah di atas. Pertama, 

mendeskripsikan hubungan Epistemic Moderation dengan Era Post-Truth. Kedua, 

mengidentifikasi tantangan dialog lintas iman di era post-truth berdasarkan data sosial 

aktual, guna memahami faktor-faktor sosial dan kultural yang memperlemah kualitas 

dialog antarumat beragama. Ketiga, merumuskan strategi konseptual rekonstruksi dialog 

lintas iman berbasis epistemic moderation, yang berorientasi pada pembentukan kesadaran 

berpikir kritis, empatik, dan terbuka di kalangan mahasiswa serta generasi muda sebagai 

aktor sosial di ruang digital. 

Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian tentang moderasi beragama 

dengan memperkenalkan konsep epistemic moderation sebagai dimensi baru dalam studi 

keislaman dan filsafat ilmu. penelitian ini juga memiliki nilai guna dalam memperkuat 

budaya dialog yang rasional dan empatik di kalangan generasi muda Indonesia, sehingga 

mereka mampu menjadi agen moderasi yang menjaga harmoni di tengah pluralitas 

masyarakat. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka 

(library research) yang bersifat filosofis-reflektif. Pendekatan ini digunakan untuk 

menelusuri dan mengkaji konstruksi konseptual Epistemic Moderation dalam konteks 

rekonstruksi dialog lintas iman di era post-truth.8 

Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dan hermeneutik, yakni dengan 

 
8Sherel Jeevan Mendosa, “A . Macintyre ’ S Views On Animal Rationality : A Response To The 

Relativist Challenge,” DISKURSUS Jurnal Filsafat Dan Teologi 19, no. Filsafat dan Teologi (2023): 163–80, 

https://journal.driyarkara.ac.id/index.php/diskursus/article/view/439. 



 

 

 

 

 

 

77 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

menafsirkan gagasan-gagasan rasionalitas komunikatif Jürgen Habermas, overlapping 

consensus John Rawls, serta rasionalitas tradisional Alasdair MacIntyre, kemudian 

mengintegrasikannya dengan prinsip wasathiyah dalam Islam. 

Data penelitian diperoleh melalui penelusuran berbagai literatur primer dan 

sekunder, seperti buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian yang relevan dengan tema 

rasionalitas, moderasi, dan dialog lintas iman. Data dianalisis menggunakan pendekatan 

konseptual dan komparatif, guna menemukan titik temu antara epistemologi Barat dan 

nilai-nilai keislaman. Dengan metode ini, penelitian bertujuan menghasilkan sintesis 

teoretis yang mampu menjelaskan relevansi Epistemic Moderation sebagai paradigma 

alternatif dalam menghadapi krisis rasionalitas publik dan disinformasi keagamaan di era 

digital. 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Hubungan Epistemic Moderation dengan Era Post-Truth 

Era post-truth memeberikan perubahan besar dalam lanskap komunikasi dan produksi 

pengetahuan manusia modern. Istilah ini menggambarkan suatu kondisi di mana emosi 

dan opini pribadi lebih berpengaruh dibandingkan fakta objektif dalam membentuk 

pandangan masyarakat. Di ruang publik, kebenaran tidak lagi dipandang sebagai hasil dari 

proses penalaran rasional dan bukti empiris, tetapi sebagai konstruksi sosial yang dibentuk 

oleh narasi dominan dan kepentingan politik. Objektivitas dan integritas epistemik 

semakin tergerus oleh disinformasi dan bias konfirmasi, terutama melalui media digital 

yang memperkuat polarisasi dan menumbuhkan ilusi kebenaran. Kondisi ini menciptakan 

apa yang disebut sebagai krisis epistemik, yaitu hilangnya kemampuan masyarakat untuk 

membedakan antara pengetahuan yang sahih dan klaim yang bersifat manipulatif.9 

Habermas, melalui teori rasionalitas komunikatif, menyoroti bahwa rasionalitas publik 

idealnya dibangun di atas proses komunikasi yang terbuka dan argumentatif. Namun, 

dalam era post-truth, prinsip ini mengalami distorsi. Ruang publik yang seharusnya 

 
9Chair and Adzfar, “Kebenaran Di Era Post-Truth Dan Dampaknya Bagi Keilmuan Akidah.” 



 

 

 

 

 

 

78 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

menjadi arena dialog rasional berubah menjadi medan perdebatan emosional yang 

didorong oleh kepentingan dan identitas kelompok. Rasionalitas yang berorientasi pada 

pemahaman bersama (mutual understanding) digantikan oleh rasionalitas strategis yang 

berfokus pada kemenangan opini. Dalam situasi seperti ini, dialog lintas iman turut 

terdampak: nilai-nilai kebenaran menjadi relatif, dan keinginan untuk memahami yang lain 

digantikan oleh dorongan untuk menegaskan diri. Akibatnya, semangat kerukunan dan 

saling pengertian yang menjadi inti dari dialog lintas iman perlahan tereduksi.10 

Epistemic Moderation hadir sebagai respons atas krisis rasionalitas tersebut. Konsep 

ini mengandaikan bahwa moderasi bukan hanya persoalan sikap sosial, tetapi juga cara 

berpikir yang adil dan proporsional terhadap kebenaran. Dalam kerangka ini, rasionalitas 

tidak boleh dilepaskan dari etika, dan pengetahuan tidak bisa dipisahkan dari tanggung 

jawab moral. Epistemic Moderation menuntut setiap individu untuk menyeimbangkan 

antara nalar kritis dan kebijaksanaan batin dalam memahami realitas. Ia menjadi 

paradigma yang menolak dua ekstrem sekaligus: absolutisme rasional yang kaku, dan 

relativisme emosional yang tanpa arah.  

Dalam tradisi Islam, konsep wasathiyah memiliki makna yang sejalan dengan 

semangat moderasi epistemik. Wasathiyah tidak hanya dipahami sebagai sikap 

pertengahan dalam beragama, melainkan juga keseimbangan dalam berpikir dan menilai 

kebenaran. Islam mendorong penggunaan akal (‘aql) sebagai anugerah Tuhan untuk 

menuntun manusia pada kebenaran yang tidak hanya rasional, tetapi juga etis dan spiritual. 

Prinsip ini menegaskan bahwa kebenaran harus dicapai melalui argumentasi yang adil, 

sikap terbuka terhadap perbedaan, dan kesediaan untuk mengakui keterbatasan manusia 

dalam memahami realitas ilahi. Karena itu, Epistemic Moderation dapat dipandang 

sebagai aktualisasi modern dari nilai wasathiyah dalam konteks krisis kebenaran global 

yang dihadapi umat manusia saat ini.11 

 
10Trio Kurniawan, “Banalitas Kebohongan Manusia Era Post-Truth. Sebuah Rekonstruksi Nalar 

Dengan Analisis Kritis Mary Douglas DanJürgen Habermas,” Perspektif 13, no. 2 (2021): 95–111, 

https://doi.org/10.69621/jpf.v13i2.107. 
11Muslimin Muslimin and Muhammad Ihyaul Fikro, “Islam Wasathiyah Dalam Perspektif Santri,” 

Edukais : Jurnal Pemikiran Keislaman 5, no. 1 (2021): 1–12, https://doi.org/10.61595/edukais.2021.5.1.1-12. 



 

 

 

 

 

 

79 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

Integrasi antara teori rational communicative action  dari Habermas dan nilai 

wasathiyah Islam memberikan fondasi filosofis yang kuat bagi pengembangan Epistemic 

Moderation. Habermas menekankan bahwa komunikasi yang rasional menuntut 

keterbukaan, kejujuran, dan kesediaan untuk mendengarkan. Prinsip-prinsip ini sejalan 

dengan ajaran Islam yang menempatkan keadilan dan kejujuran sebagai inti dari setiap 

bentuk interaksi sosial. Dengan menggabungkan keduanya, Epistemic Moderation tidak 

hanya menjadi teori sosial, tetapi juga etika epistemik yang memadukan dimensi rasional 

dan spiritual. Ia mengajarkan bahwa dialog, termasuk dialog lintas iman, hanya dapat 

mencapai pemahaman sejati apabila dilakukan dalam semangat keadilan epistemik dan 

empati intelektual.12 

Hubungan antara Epistemic Moderation dan era post-truth dapat dipahami secara 

dialektis. Jika post-truth melambangkan era krisis kebenaran dan degradasi rasionalitas 

publik, maka Epistemic Moderation menawarkan paradigma penyeimbang untuk 

memulihkan integritas berpikir manusia. Melalui literasi epistemik, masyarakat diajak 

untuk kembali menilai informasi secara kritis, membedakan opini dari fakta, dan 

membangun kesadaran moral dalam proses pengetahuan. Sementara melalui empati 

komunikatif, mereka dilatih untuk mendengar dengan hati dan berpikir dengan nalar. 

Dengan dua pilar inilah Epistemic Moderation dapat berfungsi sebagai strategi 

rekonstruktif yang menghidupkan kembali rasionalitas publik dan membuka jalan bagi 

dialog lintas iman yang lebih adil, reflektif, dan beradab. 

Dampak Terhadap Kehidupan Sosial Keagamaan 

Fenomena post-truth telah mengubah secara mendasar cara masyarakat memahami 

dan berinteraksi dengan kebenaran, terutama di ranah sosial dan digital. Arus informasi 

yang begitu deras melalui media sosial menciptakan ruang komunikasi yang tidak lagi 

netral. Melalui mekanisme echo chamber dan filter bubble, pengguna hanya terpapar pada 

informasi yang memperkuat keyakinan mereka sendiri. Kondisi ini memicu polarisasi 

 
12Khoirul Umam, Muh. Wasith Achadi, and Muhammad Asy’ari, “Pendekatan Pedagogis Integratif 

Dalam Pengembangan Nilai-Nilai Islam Wasathiyah,” Perada 7, no. 2 (2024): 107–25, 

https://doi.org/10.35961/perada.v7i2.1631. 



 

 

 

 

 

 

80 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

identitas dan mempersempit ruang dialog lintas iman yang sejati. Disinformasi keagamaan 

semakin mudah menyebar, sering kali disertai dengan sentimen emosional yang 

memperuncing perbedaan. Akibatnya, dialog antariman kehilangan sifat autentiknya 

sebagai ruang saling belajar dan berubah menjadi arena pembenaran diri serta penguatan 

ideologis kelompok masing-masing.13 

Krisis komunikasi tersebut juga terlihat dari berbagai temuan empiris. Laporan 

Aliansi Jurnalis Independen (AJI) dan Monash Data & Democracy Research Hub pada 

tahun 2024, menunjukkan bahwa 18,15% konten video politik di lima provinsi 

penyelenggara Pilkada mengandung ujaran kebencian berbasis agama.14 Penelitian Pusat 

Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Syarif Hidayatullah Jakarta pada tahun 

2023 mengungkapkan bahwa 63,07% guru di Indonesia memiliki opini intoleran terhadap 

penganut agama lain.15 

Meskipun data Kementerian Agama tahun 2024, menunjukkan peningkatan Indeks 

Kerukunan Umat Beragama (IKUB), hal tersebut belum berbanding lurus dengan 

peningkatan kualitas dialog lintas iman. Temuan-temuan ini menegaskan bahwa toleransi 

sosial belum sepenuhnya berakar pada kesadaran epistemik dan rasionalitas publik, 

melainkan masih bersifat normatif dan emosional.16 

Fenomena ini menggambarkan kegagalan struktur rasionalitas publik sebagaimana 

dikemukakan oleh Jürgen Habermas. Dalam konteks post-truth, ruang publik (public 

sphere) kehilangan fungsinya sebagai arena diskursus rasional dan berubah menjadi ruang 

produksi opini yang sarat kepentingan. Kebenaran tidak lagi lahir dari argumentasi 

komunikatif, melainkan dari popularitas narasi dan otoritas digital. John Rawls 

menambahkan, situasi ini menghambat terciptanya overlapping consensus, yakni 

 
13Herman Purba and Fitzerald Kennedy Sitorus, “Truth , Post Truth , Dan Dinamikanya Di Indonesia : 

Sebuah Kajian Literatur” 10, no. 1 (2023): 1–16. 
14Yosua Christian Lumban Tobing, “Pentingnya Pengawasan Partisipatif Dalam Hal Menangkal Hoax 

Di Media Sosial Sebagai Proses Mengawal Pemilu Serentak Di Indonesia,” Madani Jurnal Politik Dan Sosial 

Kemasyarakatan 16, no. 02 (2024): 274–83, https://doi.org/10.52166/madani.v16i02.7891. 
15Nurhakim, Adriansyah, and Dewi, “Intoleransi Antar Umat Beragama Di Indonesia.” 
16Rahmat Saehu, “Pemeliharaan Kerukunan Antarumat Beragama Di Provinsi Banten Berbasis 

Kearifan Lokal.” 



 

 

 

 

 

 

81 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

kesepahaman rasional yang melampaui batas identitas agama atau moral partikular.17 

Sementara itu, Alasdair MacIntyre melihat fenomena tersebut sebagai akibat dari 

hilangnya akar tradisi moral yang dahulu menopang rasionalitas komunitas. Masyarakat 

modern, menurutnya, terjebak dalam fragmentasi nilai yang menyebabkan disorientasi 

epistemik: kebenaran menjadi terputus dari konteks moral dan sosialnya.18 

Dari ketiga kerangka teori tersebut dapat disimpulkan bahwa krisis dialog lintas 

iman di era post-truth tidak hanya bersifat sosial, tetapi juga epistemik. Moderasi yang 

selama ini dipahami sebatas pada tataran perilaku sosial ternyata belum cukup untuk 

memulihkan kerusakan pada level rasionalitas publik. Karena itu, diperlukan pendekatan 

baru yang menyentuh dimensi cara berpikir suatu bentuk moderasi epistemik yang 

memulihkan integritas pengetahuan dan komunikasi. Epistemic Moderation hadir untuk 

menata kembali orientasi dialog lintas iman agar tidak terjebak dalam relativisme atau 

absolutisme, melainkan berakar pada kesadaran rasional yang adil, terbuka, dan empatik. 

Paradigma inilah yang menjadi dasar bagi upaya rekonstruksi dialog lintas iman di tengah 

krisis kebenaran global. 

Strategi Penerapan Epistemic Moderation untuk Rekonstruksi Dialog Linta  

Dalam konteks era post-truth yang sarat dengan disinformasi dan polarisasi, 

penerapan Epistemic Moderation menjadi langkah strategis untuk memulihkan kualitas 

dialog lintas iman. Konsep ini tidak sekadar menawarkan cara berpikir kritis, tetapi juga 

menanamkan kesadaran etis dalam menilai dan mengomunikasikan kebenaran. 

Penerapannya berlandaskan pada tiga prinsip utama, yakni epistemic humility, integrasi 

antara data, pengalaman, dan nilai, serta penolakan terhadap absolutisme epistemik. 

Ketiganya saling berhubungan dan membentuk fondasi bagi cara berpikir yang moderat, 

reflektif, dan terbuka terhadap pluralitas pengetahuan. Dengan menerapkan prinsip-prinsip 

ini, dialog lintas iman dapat berkembang menjadi ruang pertukaran makna yang rasional 

 
17Otto Gusti Ndegong Madung, “Konsep Liberalisme Politik John Rawls Sebagai Jawaban Terhadap 

Tantangan Masyarakat Plural Dan Kritik Atasnya,” Diskursus - Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 

18, no. 2 (2022): 218–37, https://doi.org/10.36383/diskursus.v18i2.327. 
18M. Ahmet, “Rasyonel Ahlak Geleneğinin Tarihselci Bir Yorumu Olarak MacIntyre’ın Erdem Etiği,” 

Kaygı. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi 21, no. 2 (2022): 495–516, 

https://doi.org/10.20981/kaygi.1111103. 



 

 

 

 

 

 

82 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

sekaligus bermoral.  

Prinsip pertama, Epistemic Humility atau kerendahan hati epistemik, menekankan 

kesadaran akan keterbatasan pengetahuan manusia. Dalam tradisi Islam, nilai ini sejalan 

dengan konsep wasathiyah, yaitu keseimbangan dan sikap tidak berlebih-lebihan dalam 

memandang diri dan orang lain. Kesadaran bahwa kebenaran manusia bersifat parsial 

mendorong individu untuk lebih mendengarkan, memahami, dan belajar dari perspektif 

lain. Dalam konteks dialog lintas iman, sikap ini menjadi dasar empati intelektual: 

seseorang tidak berusaha mendominasi kebenaran, melainkan membuka ruang untuk 

kemungkinan kebenaran yang lebih luas.19 

Prinsip kedua adalah integrasi antara data, pengalaman, dan nilai. Dalam kerangka 

Epistemic Moderation, pengetahuan tidak hanya dihasilkan dari proses rasional semata, 

tetapi juga melalui pengalaman sosial dan nilai-nilai moral yang membentuknya. Di sini, 

gagasan Jürgen Habermas tentang rational communicative action menjadi relevan. 

Habermas menegaskan bahwa rasionalitas sejati hanya dapat dicapai melalui komunikasi 

yang jujur, inklusif, dan bebas dari dominasi. Integrasi ini juga sejalan dengan pandangan 

Islam bahwa pengetahuan yang sejati harus menyatukan antara akal (‘aql), pengalaman 

(tajribah), dan nilai ilahiah (akhlaq). Dengan mengharmonikan ketiganya, dialog lintas 

iman dapat menjadi sarana pertukaran kebenaran yang tidak hanya argumentatif, tetapi 

juga sarat makna kemanusiaan dan spiritual.20 

Prinsip ketiga, penolakan terhadap absolutisme epistemik, menegaskan pentingnya 

pengakuan terhadap pluralitas kebenaran. John Rawls, melalui konsep overlapping 

consensus, menunjukkan bahwa masyarakat plural hanya dapat hidup damai apabila setiap 

kelompok bersedia menemukan titik temu rasional tanpa menghapus keyakinan 

partikularnya.21  Dalam konteks yang sama, Alasdair MacIntyre berpendapat bahwa 

rasionalitas selalu berakar pada tradisi tertentu, sehingga dialog hanya mungkin terjadi bila 

 
19Hermeilia Megawati, “Menjadi Masyarakat Digital Yang Berkerendahan Hati Intelektual” 11, no. 

April (2022): 1–2. 
20Dimas Rahman Rizqian, “Pemberdayaan Masyarakat Dalam Perspektif Teori Tindakan Komunikatif 

Jurgen Habermas,” Jurnal El-Hamra : Kependidikan Dan Kemasyarakatan 8, no. 2 (2023): 1–21, 

https://doi.org/10.62630/elhamra.v8i2.121. 
21(Sunaryo, 2022) 



 

 

 

 

 

 

83 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

setiap tradisi mau membuka diri terhadap kritik dan pembelajaran lintas batas.22 

Model konseptual rekonstruksi dialog lintas iman 

  Model konseptual rekonstruksi dialog lintas iman berbasis epistemic moderation 

dibangun sebagai kerangka berpikir dan bertindak yang bertujuan menumbuhkan 

kesadaran kritis, empati komunikatif, dan kolaborasi kemanusiaan. Berikut digarm 

krangka berpikir: 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gambar 1. Model konseptual rekonstruksi dialog lintas iman 

 

Dalam konteks sosial-keagamaan kontemporer, dialog lintas iman tidak cukup 

berhenti pada tataran toleransi pasif, tetapi harus ditransformasikan menjadi proses belajar 

bersama yang melibatkan dimensi epistemik dan etis. Model ini dioperasionalkan melalui 

tiga tahap integratif, yaitu literasi epistemik, empati komunikatif, dan kolaborasi naratif. 

Literasi Epistemik  

Tahap awal dalam rekonstruksi dialog lintas iman adalah membangun literasi 

epistemik, yakni kemampuan memahami cara berpikir kritis, rasional, dan berbasis bukti. 

Literasi epistemik menuntut setiap individu untuk mengenali sumber-sumber pengetahuan, 

menilai keabsahan argumen, serta membedakan antara fakta, opini, dan manipulasi 

 
22Hendrawan Wijoyo, “Persahabatan: Sumbangsih Moralitas Tradisi Kristen Bagi Moralitas Bangsa 

Indonesia,” Veritas: Jurnal Teologi Dan Pelayanan 16, no. 2 (2017): 169–82, 

https://doi.org/10.36421/veritas.v16i2.17. 



 

 

 

 

 

 

84 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

informasi. Dalam konteks moderasi beragama, literasi epistemik berfungsi untuk 

menumbuhkan kesadaran bahwa pemahaman keagamaan selalu berada dalam konteks 

sejarah, budaya, dan bahasa tertentu. Kebenaran tidak lagi dilihat secara eksklusif, 

melainkan sebagai hasil dialog antara wahyu, akal, dan pengalaman manusia. Upaya ini 

menjadi fondasi bagi terciptanya masyarakat beragama yang cerdas secara intelektual dan 

bijak dalam menanggapi perbedaan pandangan.23 

Empati Komunikatif 

Tahap kedua menekankan pentingnya empati komunikatif sebagai kemampuan 

untuk mendengar secara aktif dan memahami perspektif orang lain tanpa prasangka. 

Empati komunikatif tidak hanya berkaitan dengan aspek emosional, tetapi juga melibatkan 

kesadaran etis bahwa setiap pandangan memiliki konteks epistemik yang harus dihormati. 

Dalam praktiknya, tahap ini mendorong terjadinya transformasi dari monolog ke dialog  

dari berbicara untuk memenangkan argumen menjadi berbicara untuk memahami dan 

membangun kesepahaman. Nilai-nilai seperti husn al-ẓann (prasangka baik), ta‘āruf 

(saling mengenal), dan ‘adl (keadilan) menjadi prinsip moral yang menopang interaksi 

lintas iman agar tetap berada dalam koridor keadaban dan penghargaan terhadap 

kemanusiaan universal.24 

Kolaborasi Naratif  

Tahap puncak dari model konseptual ini adalah kolaborasi naratif, yaitu proses 

membangun narasi bersama tentang nilai-nilai kemanusiaan yang melampaui batas agama, 

suku, dan ideologi. Kolaborasi naratif bukan sekadar pertukaran informasi, tetapi 

merupakan upaya kolektif untuk membentuk makna dan tujuan bersama. Dalam konteks 

epistemic moderation, narasi yang dihasilkan tidak hanya bersifat moral, tetapi juga 

epistemologis yakni narasi yang mendidik publik untuk berpikir rasional, menghargai data, 

dan mengutamakan keadilan pengetahuan (epistemic justice). Kolaborasi ini dapat 

 
23Mohammad Irham Akbar and Mohammad Rezza Fahlevvi, “Cegah Penyebaran Misinformasi Di 

Media Sosial Menggunakan Peralatan Dan Fitur Literasi Digital,” RENATA: Jurnal Pengabdian Masyarakat 

Kita Semua 1, no. 1 (2023): 15–20, https://doi.org/10.61124/1.renata.2. 
24Rizqian, “Pemberdayaan Masyarakat Dalam Perspektif Teori Tindakan Komunikatif Jurgen 

Habermas.” 



 

 

 

 

 

 

85 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

diwujudkan melalui proyek lintas iman, penelitian kolaboratif, atau kegiatan sosial yang 

menegaskan bahwa nilai-nilai kemanusiaan seperti kasih sayang, kejujuran, dan keadilan 

adalah milik bersama semua tradisi agama.25 

 Ketiga tahap tersebut selaras dengan gagasan Habermas mengenai komunikasi 

intersubjektif sebagai sarana mencapai konsensus rasional. Dalam pandangan Habermas, 

konsensus bukan berarti keseragaman, melainkan hasil dari proses dialog yang terbuka dan 

saling menghormati. Dengan menerapkan kerangka Epistemic Moderation, dialog lintas 

iman dapat bergerak melampaui perdebatan dogmatis menuju pencarian makna bersama. 

Proses ini bukan hanya menghidupkan kembali fungsi rasionalitas publik, tetapi juga 

memperkuat tatanan moral masyarakat yang plural. Epistemic Moderation berfungsi ganda 

yaitu sebagai pendekatan teoretis yang mengembalikan nilai rasionalitas dan sebagai 

strategi praktis yang membentuk ekosistem dialog yang adil, empatik, dan berkeadaban. 

 Penerapan epistemic moderation dalam konteks pendidikan dan ruang digital 

menjadi langkah strategis dalam membangun generasi muda yang kritis, empatik, dan 

rasional dalam memahami keberagaman. Pendidikan tinggi, khususnya perguruan tinggi 

keagamaan dan umum, memiliki peran sentral dalam menanamkan paradigma berpikir 

moderat melalui proses pembelajaran yang terintegrasi antara ilmu pengetahuan, nilai 

moral, dan kecerdasan digital. 

 Epistemic Moderation memiliki implikasi luas terhadap kehidupan sosial-religius, 

terutama dalam membentuk budaya berpikir dan berinteraksi yang lebih rasional, empatik, 

dan berkeadaban. Dalam bidang pendidikan, prinsip moderasi epistemik mendorong 

lahirnya pembelajaran yang menumbuhkan critical thinking sekaligus kesadaran spiritual, 

sehingga peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga adil dalam menilai 

perbedaan. 

 Dalam ranah komunikasi publik, Epistemic Moderation menjadi landasan etika baru 

yang menuntun masyarakat untuk lebih berhati-hati dalam menyebarkan informasi serta 

lebih terbuka terhadap dialog lintas iman dan pandangan yang berbeda. Sedangkan dalam 

 
25Ahmet, “Rasyonel Ahlak Geleneğinin Tarihselci Bir Yorumu Olarak MacIntyre’ın Erdem Etiği.” 



 

 

 

 

 

 

86 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

konteks kehidupan keagamaan, pendekatan ini memperkuat praktik wasathiyah Islam 

sebagai model beragama yang tidak ekstrem, toleran, dan berbasis ilmu pengetahuan. 

Epistemic Moderation tidak hanya menjadi konsep teoretis, tetapi juga sebuah paradigma 

praksis yang dapat menumbuhkan harmoni sosial dan memperdalam kesadaran keagamaan 

di tengah masyarakat yang semakin majemuk.  

 Meskipun Epistemic Moderation menawarkan paradigma yang menjanjikan bagi 

pembaruan cara berpikir dan berdialog dalam masyarakat majemuk, penerapannya masih 

menghadapi sejumlah tantangan yang kompleks. Pada tataran kultural, resistensi terhadap 

perubahan pola pikir kritis sering kali muncul akibat fanatisme keagamaan dan bias 

ideologis yang menghambat keterbukaan terhadap pandangan lain. Narasi populis yang 

menolak refleksi rasional turut memperkuat kecenderungan tersebut, menjadikan ruang 

publik sarat emosi daripada argumentasi.  

 Dari sisi institusional, masih minimnya kurikulum yang menumbuhkan literasi 

epistemik serta terbatasnya ruang dialog interdisipliner di lembaga pendidikan dan 

keagamaan menyebabkan nilai moderasi berpikir sulit diinternalisasi secara sistemik. 

Sementara itu, tantangan epistemologis muncul dalam bentuk krisis otoritas keilmuan di 

era digital, di mana banjir informasi menciptakan otoritas semu dan menggantikan refleksi 

filosofis dengan logika pragmatis yang dangkal. Kondisi ini menunjukkan bahwa 

penguatan Epistemic Moderation tidak dapat dicapai secara instan, tetapi menuntut upaya 

kolektif untuk membangun ekosistem berpikir yang rasional, adil, dan berakar pada nilai-

nilai moral yang universal. 

 

KESIMPULAN 

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Epistemic Moderation merupakan 

paradigma berpikir yang memadukan rasionalitas dan spiritualitas dalam memahami 

kebenaran. Konsep ini berakar pada nilai wasathiyah Islam dan memiliki kesesuaian 

dengan teori rasionalitas komunikatif Jürgen Habermas, overlapping consensus John 

Rawls, serta etika tradisi Alasdair MacIntyre. Melalui sintesis tersebut, Epistemic 



 

 

 

 

 

 

87 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

Moderation menegaskan bahwa pencarian kebenaran menuntut keseimbangan antara 

keyakinan dan keterbukaan rasional terhadap pandangan lain. 

Dalam konteks era post-truth yang ditandai oleh dominasi opini, disinformasi, dan 

polarisasi keagamaan, temuan ini menegaskan pentingnya Epistemic Moderation sebagai 

dasar penguatan rasionalitas publik. Paradigma ini berperan mengembalikan dialog lintas 

iman pada prinsip nalar, empati, dan keadilan epistemik agar wacana keagamaan tidak 

terjebak dalam emosi dan prasangka, tetapi berorientasi pada pencarian makna bersama. 

Penerapan Epistemic Moderation dapat diwujudkan melalui tiga strategi utama: 

penguatan literasi epistemik untuk menumbuhkan daya kritis terhadap informasi, 

pengembangan empati komunikatif untuk memahami perspektif keagamaan lain, serta 

pembentukan kolaborasi naratif sebagai ruang kerja sama lintas iman. Ketiga strategi ini 

saling melengkapi dalam membangun ekosistem dialog yang setara, terbuka, dan inklusif. 

Sebagai arah pengembangan selanjutnya, konsep ini perlu diuji secara empiris di 

lingkungan pendidikan dan komunitas lintas iman guna menilai efektivitasnya dalam 

memperkuat rasionalitas dan moral publik. Dengan penerapan yang berkelanjutan, 

Epistemic Moderation berpotensi menjadi model baru penguatan moderasi beragama dan 

pembangunan dialog lintas iman yang relevan dengan tantangan era post-truth. 

  



 

 

 

 

 

 

88 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Ahmet, M. “Rasyonel Ahlak Geleneğinin Tarihselci Bir Yorumu Olarak MacIntyre’ın 

Erdem Etiği.” Kaygı. Uludağ Üniversitesi Fen-Edebiyat Fakültesi Felsefe Dergisi 21, 

no. 2 (2022): 495–516. https://doi.org/10.20981/kaygi.1111103. 

Ardita Sindy, and Melikai Jihan El-Yunusi. “Mahasiswa Sebagai Agen Transformasi 

Dalam Pendidikan Perspektif Muhammad Iqbal.” Al-Ibrah : Jurnal Pendidikan Dan 

Keilmuan Islam 8, no. 2 (2023): 53–67. https://doi.org/10.61815/alibrah.v8i2.280. 

Chair, Badrul Munir, and Zainul Adzfar. “Kebenaran Di Era Post-Truth Dan Dampaknya 

Bagi Keilmuan Akidah.” Fikrah 9, no. 2 (2021): 265. 

https://doi.org/10.21043/fikrah.v9i2.12596. 

Gusti Ndegong Madung, Otto. “Konsep Liberalisme Politik John Rawls Sebagai Jawaban 

Terhadap Tantangan Masyarakat Plural Dan Kritik Atasnya.” Diskursus - Jurnal 

Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara 18, no. 2 (2022): 218–37. 

https://doi.org/10.36383/diskursus.v18i2.327. 

Irham Akbar, Mohammad, and Mohammad Rezza Fahlevvi. “Cegah Penyebaran 

Misinformasi Di Media Sosial Menggunakan Peralatan Dan Fitur Literasi Digital.” 

RENATA: Jurnal Pengabdian Masyarakat Kita Semua 1, no. 1 (2023): 15–20. 

https://doi.org/10.61124/1.renata.2. 

Jeevan Mendosa, Sherel. “A . Macintyre ’ S Views On Animal Rationality : A Response To 

The Relativist Challenge.” DISKURSUS Jurnal Filsafat Dan Teologi 19, no. Filsafat 

dan Teologi (2023): 163–80. 

https://journal.driyarkara.ac.id/index.php/diskursus/article/view/439. 

Kurniawan, Trio. “Banalitas Kebohongan Manusia Era Post-Truth. Sebuah Rekonstruksi 

Nalar Dengan Analisis Kritis Mary Douglas DanJürgen Habermas.” Perspektif 13, no. 

2 (2021): 95–111. https://doi.org/10.69621/jpf.v13i2.107. 

Mahyuddin, Rustam Magun Pikahulan, and Muhammad Fajar. “KURIOSITAS Media 

Komunikasi Sosial Dan Keagamaan.” Kuriositas Media Komunikasi Sosial Dan 

Keagamaan 5572, no. 11 (2018): 189–210. 

Megawati, Hermeilia. “Menjadi Masyarakat Digital Yang Berkerendahan Hati Intelektual” 

11, no. April (2022): 1–2. 

Muslimin, Muslimin, and Muhammad Ihyaul Fikro. “Islam Wasathiyah Dalam Perspektif 

Santri.” Edukais : Jurnal Pemikiran Keislaman 5, no. 1 (2021): 1–12. 

https://doi.org/10.61595/edukais.2021.5.1.1-12. 

Nurhakim, Nasrun, Muhamad Irfan Adriansyah, and Dinnie Anggraeni Dewi. “Intoleransi 

Antar Umat Beragama Di Indonesia.” MARAS: Jurnal Penelitian Multidisiplin 2, no. 1 

(2024): 50–61. https://doi.org/10.60126/maras.v2i1.126. 

Purba, Herman, and Fitzerald Kennedy Sitorus. “Truth , Post Truth , Dan Dinamikanya Di 

Indonesia : Sebuah Kajian Literatur” 10, no. 1 (2023): 1–16. 

Rahmat Saehu, Agus Mulyono. “Pemeliharaan Kerukunan Antarumat Beragama Di 

Provinsi Banten Berbasis Kearifan Lokal.” Sino-Vatican Relations 1 (2020): 19–36. 

https://doi.org/10.2307/j.ctv10vm131.8. 



 

 

 

 

 

 

89 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                     Volume 4 Number 1 (Desember) 2025 

 

Rizqian, Dimas Rahman. “Pemberdayaan Masyarakat Dalam Perspektif Teori Tindakan 

Komunikatif Jurgen Habermas.” Jurnal El-Hamra : Kependidikan Dan 

Kemasyarakatan 8, no. 2 (2023): 1–21. https://doi.org/10.62630/elhamra.v8i2.121. 

Sunaryo, Sunaryo. “Konsep Fairness John Rawls, Kritik Dan Relevansinya.” Jurnal 

Konstitusi 19, no. 1 (2022): 001. https://doi.org/10.31078/jk1911. 

Tobing, Yosua Christian Lumban. “Pentingnya Pengawasan Partisipatif Dalam Hal 

Menangkal Hoax Di Media Sosial Sebagai Proses Mengawal Pemilu Serentak Di 

Indonesia.” Madani Jurnal Politik Dan Sosial Kemasyarakatan 16, no. 02 (2024): 

274–83. https://doi.org/10.52166/madani.v16i02.7891. 

Umam, Khoirul, Muh. Wasith Achadi, and Muhammad Asy’ari. “Pendekatan Pedagogis 

Integratif Dalam Pengembangan Nilai-Nilai Islam Wasathiyah.” Perada 7, no. 2 

(2024): 107–25. https://doi.org/10.35961/perada.v7i2.1631. 

Wijoyo, Hendrawan. “Persahabatan: Sumbangsih Moralitas Tradisi Kristen Bagi Moralitas 

Bangsa Indonesia.” Veritas: Jurnal Teologi Dan Pelayanan 16, no. 2 (2017): 169–82. 

https://doi.org/10.36421/veritas.v16i2.17. 

Yaqin, Haqqul. “Keimanan Rasional Dan Genius Spiritual: Upaya Mencari Titik Temu 

Kredo Agama Dan Sains.” Maarif 15, no. 1 (2020): 153–67. 

https://doi.org/10.47651/mrf.v15i1.82. 

 
 


