Philosophy and Local Wisdom Journal e-ISSN: 3063-2099
(Phillow)

Vol 04
Number 01
Desember 2025

Website: https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/philosophy

EPISTEMIC MODERATION: SINTESIS RASIONALITAS DAN
WASATHIYAH DALAM DIALOG LINTAS IMAN ERA POST-TRUTH

Rendy S. Sambara!
rendisambara419@gmail.com

'TAIN Sultan Amai Gorontalo, Indonesia

Abstract: The post-truth era marks a major shift in how society understands and assesses truth. Objective
facts are often pushed aside by opinion and emotion, resulting in a serious degradation of public rationality.
This condition has a direct impact on the practice of interfaith dialogue, which is increasingly vulnerable to
polarization, misperception, and loss of ethical orientation. This study aims to examine Epistemic Moderation
as a synthesis of rationality and the principles of Islamic wasathiyah in reconstructing a more civilized
interfaith dialogue. Using a qualitative descriptive approach through literature review with theoretical
analysis that integrates the ideas of Habermas's Communicative Rationality, Rawls's Overlapping Consensus,
Maclntyre's Traditional Rationality, and the value of balance in wasathiyah. The results show that Epistemic
Moderation demands an integration of reason, morality, and spirituality in weighing truth, thereby building
epistemic justice and strengthening critical literacy across faiths.

Keywords: Epistemic Moderation, Interfaith Dialogue, Post-Truth Era

Abstrak: Era post-truth menandai pergeseran besar dalam cara masyarakat memahami dan menilai
kebenaran. Fakta objektif kerap tersisih oleh opini dan emosi, sehingga rasionalitas publik mengalami
degradasi yang serius. Kondisi ini berdampak langsung pada praktik dialog lintas iman yang semakin rentan
terhadap polarisasi, mispersepsi, dan kehilangan orientasi etis. Penelitian ini bertujuan mengkaji Epistemic
Moderation sebagai sintesis antara rasionalitas dan prinsip wasathiyah Islam dalam merekonstruksi dialog
antaragama yang lebih berkeadaban. Menggunakan pendekatan deskriptif kualitatif melalui studi pustaka
dengan analisis teoritis yang mengintegrasikan gagasan Rasionalitas Komunikatif Habermas, Overlapping
Consensus Rawls, Rasionalitas Tradisional Maclntyre, serta nilai keseimbangan dalam wasathiyah. Hasilnya
menunjukkan bahwa Epistemic Moderation menuntut keterpaduan antara rasio, moralitas, dan spiritualitas
dalam menimbang kebenaran, sehingga mampu membangun keadilan epistemik dan memperkuat literasi
kritis lintas iman.

Kata Kunci: Epistemic Moderation, Dialog Lintas Iman, Era Post-Truth.

72


https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/philosophy
mailto:rendisambara419@gmail.com

Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

PENDAHULUAN

Era post-truth ditandai dengan dominasi opini dan emosi lebih berkuasa
dibandingkan kebenaran faktual. Fenomena ini perlahan mengikis nalar publik dan
memperdalam polarisasi keagamaan di tengah masyarakat.! Dalam ranah sosial-
keagamaan, gejalanya tampak jelas, cara berpikir dan berinteraksi umat beragama
mengalami pergeseran. Narasi keagamaan kini kerap diproduksi serta disebarluaskan
bukan atas dasar argumentasi ilmiah, melainkan karena kekuatan emosional dan loyalitas
terhadap kelompok tertentu.? Akibatnya, ruang dialog lintas iman yang seharusnya
menjadi wadah pertukaran gagasan berubah menjadi ajang perdebatan destruktif terutama
di ruang digital, di mana batas antara refleksi dan provokasi semakin kabur.

Fenomena ini bukanlah sekadar asumsi, melainkan telah terbukti melalui berbagai
temuan empiris. Hasil riset Aliansi Jurnalis Independen (AJI) bersama Monash Data &
Democracy Research Hub (MDDRH) mengungkap bahwa sekitar 18,15% konten video
politik di lima provinsi penyelenggara Pilkada 2024 memuat ujaran kebencian berbasis
agama.’ Fakta ini menunjukkan bahwa ruang digital telah berkembang menjadi medan
yang rawan bagi penyebaran narasi intoleran dan provokatif. Jika tidak dikendalikan, arus
informasi semacam ini berpotensi merusak tatanan sosial serta mengikis nilai-nilai
toleransi dan keadaban publik yang selama ini menjadi fondasi kohesi masyarakat
Indonesia.

Hasil survei Pusat Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Syarif
Hidayatullah Jakarta pada tahun 2023 mengungkapkan fakta yang cukup
mengkhawatirkan. Berdasarkan Implicit Association Test (1AT), tercatat 63,07% guru di
Indonesia memiliki kecenderungan opini intoleran terhadap pemeluk agama lain.
Sementara itu, hasil kuesioner eksplisit menunjukkan angka 56,90% dengan pola

intoleransi serupa. Data ini mengisyaratkan bahwa kalangan pendidik yang semestinya

'Badrul Munir Chair and Zainul Adzfar, “Kebenaran Di Era Post-Truth Dan Dampaknya Bagi
Keilmuan Akidah,” Fikrah 9, no. 2 (2021): 265, https://doi.org/10.21043/fikrah.v912.12596.

?Haqqul Yagqin, “Keimanan Rasional Dan Genius Spiritual: Upaya Mencari Titik Temu Kredo Agama
Dan Sains,” Maarif 15, no. 1 (2020): 153—67, https://doi.org/10.47651/mrf.v15i1.82.

3Yagqin.

73



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

menjadi garda terdepan dalam menanamkan nilai-nilai moderasi masih bergulat dengan
bias kognitif dan emosional dalam memandang keragaman keyakinan. Situasi ini
menegaskan bahwa upaya membangun cara pandang yang terbuka, rasional, dan inklusif
di dunia pendidikan masih menghadapi tantangan mendasar pada level kesadaran
epistemik para pendidik sendiri.*

Meskipun demikian, secara makro, Indeks Kerukunan Umat Beragama (IKUB) yang
dirilis oleh Kementerian Agama Republik Indonesia justru menunjukkan peningkatan
positif dari 70,90 pada tahun 2018 menjadi 76,47 pada tahun 2024. Hal ini
menggambarkan adanya kemajuan dalam aspek kerukunan sosial secara umum. Namun,
angka tersebut belum sepenuhnya mencerminkan kualitas dialog epistemik antaragama di
tingkat masyarakat. Banyak perdebatan di media sosial yang masih didominasi oleh bias
kognitif, misinformasi, dan serangan emosional, sehingga ruang empati dan rasionalitas
semakin terpinggirkan.®

Kesenjangan antara tingginya indeks kerukunan dan menurunnya kualitas dialog
epistemik ini menjadi indikasi penting bahwa moderasi tidak cukup hanya didekati melalui
aspek sikap sosial, tetapi juga perlu diperluas ke ranah epistemik yakni cara berpikir,
menalar, dan berargumen secara moderat.

Dalam konteks ini menegaskan bahwa tantangan terbesar generasi muda saat ini
bukan hanya menjaga toleransi sosial, tetapi juga membangun ketangguhan epistemik di
tengah banjir informasi dan disinformasi. Mahasiswa sebagai agen perubahan dan
komunitas intelektual memiliki posisi strategis untuk menjadi pelopor epistemic
moderation melalui penguatan cara berpikir kritis, analisis ilmiah, dan sikap terbuka
terhadap perbedaan. Tanpa kemampuan tersebut, mereka mudah terjebak dalam bias

konfirmasi, generalisasi berlebihan, dan narasi populis yang justru memperkuat sekat

“Nasrun Nurhakim, Muhamad Irfan Adriansyah, and Dinnie Anggraeni Dewi, “Intoleransi Antar Umat
Beragama Di Indonesia,” MARAS: Jurnal Penelitian Multidisiplin 2, no. 1 (2024): 50-61,
https://doi.org/10.60126/maras.v2il.126.

SAgus Mulyono Rahmat Saehu, “Pemeliharaan Kerukunan Antarumat Beragama Di Provinsi Banten
Berbasis Kearifan Lokal,” Sino-Vatican Relations 1 (2020): 19-36, https://doi.org/10.2307/j.ctvl0vm131.8.

74



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

identitas.®

Dunia kampus idealnya menjadi laboratorium kebudayaan dialogis tempat di mana
gagasan lintas agama, nilai, dan pandangan dunia dapat dipertemukan dalam suasana
saling menghargai. Namun dalam praktiknya, ruang akademik sering kali tidak
sepenuhnya terbebas dari pengaruh ideologis yang menutup kemungkinan pertukaran
gagasan yang sehat. Fenomena ini menunjukkan adanya kebutuhan mendesak untuk
merevitalisasi fungsi kampus sebagai ruang produksi nalar moderat, bukan sekadar tempat
transfer pengetahuan.

Salah satu pendekatan yang ditawarkan untuk menjawab krisis tersebut adalah
Epistemic Moderation. Konsep ini menegaskan pentingnya keseimbangan antara rasio,
moralitas, dan spiritualitas dalam proses pencarian kebenaran. Epistemic Moderation tidak
berhenti pada tataran sosial, melainkan menembus dimensi epistemik, yaitu bagaimana
manusia menilai, memverifikasi, dan mengomunikasikan kebenaran dengan cara yang adil
dan reflektif.

Dalam perspektif Islam, pendekatan ini sejalan dengan prinsip wasathiyah yang
menekankan sikap pertengahan dan keadilan berpikir. Sementara itu, dalam filsafat
modern, prinsip moderasi epistemik berhubungan erat dengan rasionalitas komunikatif
Jirgen Habermas, konsep overlapping consensus John Rawls, dan gagasan rasionalitas
tradisional Alasdair Maclntyre yang menekankan pentingnya konteks moral dan historis
dalam membentuk pengetahuan pengetahuan.’

Melalui penguatan epistemic moderation, mahasiswa dan pemuda dapat menjadi
penggerak harmoni sosial yang berlandaskan pada integritas intelektual dan keadilan
berpikir. Paradigma ini tidak hanya penting dalam konteks keberagaman agama, tetapi
juga relevan dalam membangun masyarakat yang rasional, toleran, dan berkeadaban di era

post-truth.

®Ardita Sindy and Melikai Jihan El-Yunusi, “Mahasiswa Sebagai Agen Transformasi Dalam
Pendidikan Perspektif Muhammad Igbal,” A/-Ibrah : Jurnal Pendidikan Dan Keilmuan Islam 8, no. 2 (2023):
53-67, https://doi.org/10.61815/alibrah.v8i2.280.

"Mahyuddin, Rustam Magun Pikahulan, and Muhammad Fajar, “KURIOSITAS Media Komunikasi
Sosial Dan Keagamaan,” Kuriositas Media Komunikasi Sosial Dan Keagamaan 5572, no. 11 (2018): 189—
210.

75



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

Berdasarkan latar belakang masalah tersebut, muncul beberapa pertanyaan yang
perlu dijawab untuk memahami secara mendalam dinamika moderasi berpikir dalam
konteks dialog lintas iman di era post-truth; 1.) bagaimana hubungan epistemic moderation
dengan era post-truth? 2.) bagaimana dampak era post-truth terhadap kualitas dialog lintas
iman di Indonesia? 3.) bagaimana strategi penerapan epistemic moderation dapat
merekonstruksi pola dialog lintas iman yang rasional dan empatik?

Tujuan penelitian ini selaras dengan rumusan masalah di atas. Pertama,
mendeskripsikan hubungan Epistemic Moderation dengan Era Post-Truth. Kedua,
mengidentifikasi tantangan dialog lintas iman di era post-truth berdasarkan data sosial
aktual, guna memahami faktor-faktor sosial dan kultural yang memperlemah kualitas
dialog antarumat beragama. Ketiga, merumuskan strategi konseptual rekonstruksi dialog
lintas iman berbasis epistemic moderation, yang berorientasi pada pembentukan kesadaran
berpikir kritis, empatik, dan terbuka di kalangan mahasiswa serta generasi muda sebagai
aktor sosial di ruang digital.

Penelitian ini diharapkan dapat memperkaya kajian tentang moderasi beragama
dengan memperkenalkan konsep epistemic moderation sebagai dimensi baru dalam studi
keislaman dan filsafat ilmu. penelitian ini juga memiliki nilai guna dalam memperkuat
budaya dialog yang rasional dan empatik di kalangan generasi muda Indonesia, sehingga
mereka mampu menjadi agen moderasi yang menjaga harmoni di tengah pluralitas
masyarakat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode studi pustaka
(library research) yang bersifat filosofis-reflektif. Pendekatan ini digunakan untuk
menelusuri dan mengkaji konstruksi konseptual Epistemic Moderation dalam konteks
rekonstruksi dialog lintas iman di era post-truth.8

Analisis dilakukan secara deskriptif-analitis dan hermeneutik, yakni dengan

8Sherel Jeevan Mendosa, “A . Macintyre > S Views On Animal Rationality: A Response To The
Relativist Challenge,” DISKURSUS Jurnal Filsafat Dan Teologi 19, no. Filsafat dan Teologi (2023): 163—80,
https://journal.driyarkara.ac.id/index.php/diskursus/article/view/439.

76



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

menafsirkan gagasan-gagasan rasionalitas komunikatif Jirgen Habermas, overlapping
consensus John Rawls, serta rasionalitas tradisional Alasdair Maclntyre, kemudian
mengintegrasikannya dengan prinsip wasathiyah dalam Islam.

Data penelitian diperoleh melalui penelusuran berbagai literatur primer dan
sekunder, seperti buku, artikel jurnal, dan laporan penelitian yang relevan dengan tema
rasionalitas, moderasi, dan dialog lintas iman. Data dianalisis menggunakan pendekatan
konseptual dan komparatif, guna menemukan titik temu antara epistemologi Barat dan
nilai-nilai keislaman. Dengan metode ini, penelitian bertujuan menghasilkan sintesis
teoretis yang mampu menjelaskan relevansi Epistemic Moderation sebagai paradigma
alternatif dalam menghadapi krisis rasionalitas publik dan disinformasi keagamaan di era

digital.

HASIL DAN PEMBAHASAN
Hubungan Epistemic Moderation dengan Era Post-Truth

Era post-truth memeberikan perubahan besar dalam lanskap komunikasi dan produksi
pengetahuan manusia modern. Istilah ini menggambarkan suatu kondisi di mana emosi
dan opini pribadi lebih berpengaruh dibandingkan fakta objektif dalam membentuk
pandangan masyarakat. Di ruang publik, kebenaran tidak lagi dipandang sebagai hasil dari
proses penalaran rasional dan bukti empiris, tetapi sebagai konstruksi sosial yang dibentuk
oleh narasi dominan dan kepentingan politik. Objektivitas dan integritas epistemik
semakin tergerus oleh disinformasi dan bias konfirmasi, terutama melalui media digital
yang memperkuat polarisasi dan menumbuhkan ilusi kebenaran. Kondisi ini menciptakan
apa yang disebut sebagai krisis epistemik, yaitu hilangnya kemampuan masyarakat untuk
membedakan antara pengetahuan yang sahih dan klaim yang bersifat manipulatif.?

Habermas, melalui teori rasionalitas komunikatif, menyoroti bahwa rasionalitas publik
idealnya dibangun di atas proses komunikasi yang terbuka dan argumentatif. Namun,

dalam era post-truth, prinsip ini mengalami distorsi. Ruang publik yang seharusnya

°Chair and Adzfar, “Kebenaran Di Era Post-Truth Dan Dampaknya Bagi Keilmuan Akidah.”

77



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

menjadi arena dialog rasional berubah menjadi medan perdebatan emosional yang
didorong oleh kepentingan dan identitas kelompok. Rasionalitas yang berorientasi pada
pemahaman bersama (mutual understanding) digantikan oleh rasionalitas strategis yang
berfokus pada kemenangan opini. Dalam situasi seperti ini, dialog lintas iman turut
terdampak: nilai-nilai kebenaran menjadi relatif, dan keinginan untuk memahami yang lain
digantikan oleh dorongan untuk menegaskan diri. Akibatnya, semangat kerukunan dan
saling pengertian yang menjadi inti dari dialog lintas iman perlahan tereduksi.™

Epistemic Moderation hadir sebagai respons atas krisis rasionalitas tersebut. Konsep
ini mengandaikan bahwa moderasi bukan hanya persoalan sikap sosial, tetapi juga cara
berpikir yang adil dan proporsional terhadap kebenaran. Dalam kerangka ini, rasionalitas
tidak boleh dilepaskan dari etika, dan pengetahuan tidak bisa dipisahkan dari tanggung
jawab moral. Epistemic Moderation menuntut setiap individu untuk menyeimbangkan
antara nalar kritis dan kebijaksanaan batin dalam memahami realitas. Ia menjadi
paradigma yang menolak dua ekstrem sekaligus: absolutisme rasional yang kaku, dan
relativisme emosional yang tanpa arah.

Dalam tradisi Islam, konsep wasathiyah memiliki makna yang sejalan dengan
semangat moderasi epistemik. Wasathiyah tidak hanya dipahami sebagai sikap
pertengahan dalam beragama, melainkan juga keseimbangan dalam berpikir dan menilai
kebenaran. Islam mendorong penggunaan akal (‘aql) sebagai anugerah Tuhan untuk
menuntun manusia pada kebenaran yang tidak hanya rasional, tetapi juga etis dan spiritual.
Prinsip ini menegaskan bahwa kebenaran harus dicapai melalui argumentasi yang adil,
sikap terbuka terhadap perbedaan, dan kesediaan untuk mengakui keterbatasan manusia
dalam memahami realitas ilahi. Karena itu, Epistemic Moderation dapat dipandang
sebagai aktualisasi modern dari nilai wasathiyah dalam konteks krisis kebenaran global

yang dihadapi umat manusia saat ini.""

¥Trio Kurniawan, “Banalitas Kebohongan Manusia Era Post-Truth. Sebuah Rekonstruksi Nalar
Dengan Analisis Kritis Mary Douglas Danliirgen Habermas,” Perspektif 13, no. 2 (2021): 95-111,
https://doi.org/10.69621/jpf.v13i2.107.

""Muslimin Muslimin and Muhammad Thyaul Fikro, “Islam Wasathiyah Dalam Perspektif Santri,”
Edukais : Jurnal Pemikiran Keislaman 5, no. 1 (2021): 1-12, https://doi.org/10.61595/edukais.2021.5.1.1-12.

78



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

Integrasi antara teori rational communicative action dari Habermas dan nilai
wasathiyah Islam memberikan fondasi filosofis yang kuat bagi pengembangan Epistemic
Moderation. Habermas menekankan bahwa komunikasi yang rasional menuntut
keterbukaan, kejujuran, dan kesediaan untuk mendengarkan. Prinsip-prinsip ini sejalan
dengan ajaran Islam yang menempatkan keadilan dan kejujuran sebagai inti dari setiap
bentuk interaksi sosial. Dengan menggabungkan keduanya, Epistemic Moderation tidak
hanya menjadi teori sosial, tetapi juga etika epistemik yang memadukan dimensi rasional
dan spiritual. Ia mengajarkan bahwa dialog, termasuk dialog lintas iman, hanya dapat
mencapai pemahaman sejati apabila dilakukan dalam semangat keadilan epistemik dan
empati intelektual.'2

Hubungan antara Epistemic Moderation dan era post-truth dapat dipahami secara
dialektis. Jika post-truth melambangkan era krisis kebenaran dan degradasi rasionalitas
publik, maka Epistemic Moderation menawarkan paradigma penyeimbang untuk
memulihkan integritas berpikir manusia. Melalui literasi epistemik, masyarakat diajak
untuk kembali menilai informasi secara kritis, membedakan opini dari fakta, dan
membangun kesadaran moral dalam proses pengetahuan. Sementara melalui empati
komunikatif, mereka dilatih untuk mendengar dengan hati dan berpikir dengan nalar.
Dengan dua pilar inilah Epistemic Moderation dapat berfungsi sebagai strategi
rekonstruktif yang menghidupkan kembali rasionalitas publik dan membuka jalan bagi
dialog lintas iman yang lebih adil, reflektif, dan beradab.

Dampak Terhadap Kehidupan Sosial Keagamaan

Fenomena post-truth telah mengubah secara mendasar cara masyarakat memahami
dan berinteraksi dengan kebenaran, terutama di ranah sosial dan digital. Arus informasi
yang begitu deras melalui media sosial menciptakan ruang komunikasi yang tidak lagi
netral. Melalui mekanisme echo chamber dan filter bubble, pengguna hanya terpapar pada

informasi yang memperkuat keyakinan mereka sendiri. Kondisi ini memicu polarisasi

2Khoirul Umam, Muh. Wasith Achadi, and Muhammad Asy’ari, “Pendekatan Pedagogis Integratif
Dalam Pengembangan Nilai-Nilai Islam Wasathiyah,” Perada 7, mno. 2 (2024): 107-25,
https://doi.org/10.35961/perada.v7i2.1631.

79



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

identitas dan mempersempit ruang dialog lintas iman yang sejati. Disinformasi keagamaan
semakin mudah menyebar, sering kali disertai dengan sentimen emosional yang
memperuncing perbedaan. Akibatnya, dialog antariman kehilangan sifat autentiknya
sebagai ruang saling belajar dan berubah menjadi arena pembenaran diri serta penguatan
ideologis kelompok masing-masing."

Krisis komunikasi tersebut juga terlihat dari berbagai temuan empiris. Laporan
Aliansi Jurnalis Independen (AJI) dan Monash Data & Democracy Research Hub pada
tahun 2024, menunjukkan bahwa 18,15% konten video politik di lima provinsi
penyelenggara Pilkada mengandung ujaran kebencian berbasis agama.'* Penelitian Pusat
Pengkajian Islam dan Masyarakat (PPIM) UIN Syarif Hidayatullah Jakarta pada tahun
2023 mengungkapkan bahwa 63,07% guru di Indonesia memiliki opini intoleran terhadap
penganut agama lain.'

Meskipun data Kementerian Agama tahun 2024, menunjukkan peningkatan Indeks
Kerukunan Umat Beragama (IKUB), hal tersebut belum berbanding lurus dengan
peningkatan kualitas dialog lintas iman. Temuan-temuan ini menegaskan bahwa toleransi
sosial belum sepenuhnya berakar pada kesadaran epistemik dan rasionalitas publik,
melainkan masih bersifat normatif dan emosional.'®

Fenomena ini menggambarkan kegagalan struktur rasionalitas publik sebagaimana
dikemukakan oleh Jiirgen Habermas. Dalam konteks post-truth, ruang publik (public
sphere) kehilangan fungsinya sebagai arena diskursus rasional dan berubah menjadi ruang
produksi opini yang sarat kepentingan. Kebenaran tidak lagi lahir dari argumentasi
komunikatif, melainkan dari popularitas narasi dan otoritas digital. John Rawls

menambahkan, situasi ini menghambat terciptanya overlapping consensus, yakni

BHerman Purba and Fitzerald Kennedy Sitorus, “Truth , Post Truth , Dan Dinamikanya Di Indonesia :
Sebuah Kajian Literatur” 10, no. 1 (2023): 1-16.

“Yosua Christian Lumban Tobing, “Pentingnya Pengawasan Partisipatif Dalam Hal Menangkal Hoax
Di Media Sosial Sebagai Proses Mengawal Pemilu Serentak Di Indonesia,” Madani Jurnal Politik Dan Sosial
Kemasyarakatan 16, no. 02 (2024): 274-83, https://doi.org/10.52166/madani.v16i02.7891.

SNurhakim, Adriansyah, and Dewi, “Intoleransi Antar Umat Beragama Di Indonesia.”

1Rahmat Saehu, “Pemeliharaan Kerukunan Antarumat Beragama Di Provinsi Banten Berbasis
Kearifan Lokal.”

80



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

kesepahaman rasional yang melampaui batas identitas agama atau moral partikular.?”
Sementara itu, Alasdair Maclntyre melihat fenomena tersebut sebagai akibat dari
hilangnya akar tradisi moral yang dahulu menopang rasionalitas komunitas. Masyarakat
modern, menurutnya, terjebak dalam fragmentasi nilai yang menyebabkan disorientasi
epistemik: kebenaran menjadi terputus dari konteks moral dan sosialnya.'®

Dari ketiga kerangka teori tersebut dapat disimpulkan bahwa krisis dialog lintas
iman di era post-truth tidak hanya bersifat sosial, tetapi juga epistemik. Moderasi yang
selama ini dipahami sebatas pada tataran perilaku sosial ternyata belum cukup untuk
memulihkan kerusakan pada level rasionalitas publik. Karena itu, diperlukan pendekatan
baru yang menyentuh dimensi cara berpikir suatu bentuk moderasi epistemik yang
memulihkan integritas pengetahuan dan komunikasi. Epistemic Moderation hadir untuk
menata kembali orientasi dialog lintas iman agar tidak terjebak dalam relativisme atau
absolutisme, melainkan berakar pada kesadaran rasional yang adil, terbuka, dan empatik.
Paradigma inilah yang menjadi dasar bagi upaya rekonstruksi dialog lintas iman di tengah
krisis kebenaran global.
Strategi Penerapan Epistemic Moderation untuk Rekonstruksi Dialog Linta

Dalam konteks era post-truth yang sarat dengan disinformasi dan polarisasi,
penerapan Epistemic Moderation menjadi langkah strategis untuk memulihkan kualitas
dialog lintas iman. Konsep ini tidak sekadar menawarkan cara berpikir kritis, tetapi juga
menanamkan kesadaran etis dalam menilai dan mengomunikasikan kebenaran.
Penerapannya berlandaskan pada tiga prinsip utama, yakni epistemic humility, integrasi
antara data, pengalaman, dan nilai, serta penolakan terhadap absolutisme epistemik.
Ketiganya saling berhubungan dan membentuk fondasi bagi cara berpikir yang moderat,
reflektif, dan terbuka terhadap pluralitas pengetahuan. Dengan menerapkan prinsip-prinsip

ini, dialog lintas iman dapat berkembang menjadi ruang pertukaran makna yang rasional

7Otto Gusti Ndegong Madung, “Konsep Liberalisme Politik John Rawls Sebagai Jawaban Terhadap
Tantangan Masyarakat Plural Dan Kritik Atasnya,” Diskursus - Jurnal Filsafat Dan Teologi Stf Driyarkara
18, no. 2 (2022): 218-37, https://doi.org/10.36383/diskursus.v18i2.327.

M. Ahmet, “Rasyonel Ahlak Geleneginin Tarihselci Bir Yorumu Olarak Maclntyre’in Erdem Etigi,”
Kaygi. Uludag Universitesi Fen-Edebiyat Fakiiltesi Felsefe Dergisi 21, no. 2 (2022): 495-516,
https://doi.org/10.20981/kaygi.1111103.

81



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

sekaligus bermoral.

Prinsip pertama, Epistemic Humility atau kerendahan hati epistemik, menekankan
kesadaran akan keterbatasan pengetahuan manusia. Dalam tradisi Islam, nilai ini sejalan
dengan konsep wasathiyah, yaitu keseimbangan dan sikap tidak berlebih-lebihan dalam
memandang diri dan orang lain. Kesadaran bahwa kebenaran manusia bersifat parsial
mendorong individu untuk lebih mendengarkan, memahami, dan belajar dari perspektif
lain. Dalam konteks dialog lintas iman, sikap ini menjadi dasar empati intelektual:
seseorang tidak berusaha mendominasi kebenaran, melainkan membuka ruang untuk
kemungkinan kebenaran yang lebih luas.®

Prinsip kedua adalah integrasi antara data, pengalaman, dan nilai. Dalam kerangka
Epistemic Moderation, pengetahuan tidak hanya dihasilkan dari proses rasional semata,
tetapi juga melalui pengalaman sosial dan nilai-nilai moral yang membentuknya. Di sini,
gagasan Jirgen Habermas tentang rational communicative action menjadi relevan.
Habermas menegaskan bahwa rasionalitas sejati hanya dapat dicapai melalui komunikasi
yang jujur, inklusif, dan bebas dari dominasi. Integrasi ini juga sejalan dengan pandangan
Islam bahwa pengetahuan yang sejati harus menyatukan antara akal (‘aql), pengalaman
(tajribah), dan nilai ilahiah (akhlaq). Dengan mengharmonikan ketiganya, dialog lintas
iman dapat menjadi sarana pertukaran kebenaran yang tidak hanya argumentatif, tetapi
juga sarat makna kemanusiaan dan spiritual.2

Prinsip ketiga, penolakan terhadap absolutisme epistemik, menegaskan pentingnya
pengakuan terhadap pluralitas kebenaran. John Rawls, melalui konsep overlapping
consensus, menunjukkan bahwa masyarakat plural hanya dapat hidup damai apabila setiap
kelompok bersedia menemukan titik temu rasional tanpa menghapus keyakinan
partikularnya.?’ Dalam konteks yang sama, Alasdair Maclntyre berpendapat bahwa

rasionalitas selalu berakar pada tradisi tertentu, sehingga dialog hanya mungkin terjadi bila

YHermeilia Megawati, “Menjadi Masyarakat Digital Yang Berkerendahan Hati Intelektual” 11, no.
April (2022): 1-2.

Dimas Rahman Rizgian, “Pemberdayaan Masyarakat Dalam Perspektif Teori Tindakan Komunikatif
Jurgen Habermas,” Jurnal El-Hamra: Kependidikan Dan Kemasyarakatan 8, no. 2 (2023): 1-21,
https://doi.org/10.62630/elhamra.v8i2.121.

21(Sunaryo, 2022)

82



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

setiap tradisi mau membuka diri terhadap kritik dan pembelajaran lintas batas.2
Model konseptual rekonstruksi dialog lintas iman

Model konseptual rekonstruksi dialog lintas iman berbasis epistemic moderation
dibangun sebagai kerangka berpikir dan bertindak yang bertujuan menumbuhkan
kesadaran kritis, empati komunikatif, dan kolaborasi kemanusiaan. Berikut digarm

krangka berpikir:

Memperkuat Moderasi Beragama

Meningkatkan Mempromosikan Membangun narasi
pemahaman dan pemahaman dan rasa bersama dan
pemikiran kritis hormat pemahaman

e \3&% o
= f e \ jmipo]
Tantangan Era

Post-Truth Epistemic Moderation

Rekonstruksi Dialog
Lintas Iman

iman

a7

ambar 1. Model konseptual rekonstruksi dialog lint

Dalam konteks sosial-keagamaan kontemporer, dialog lintas iman tidak cukup
berhenti pada tataran toleransi pasif, tetapi harus ditransformasikan menjadi proses belajar
bersama yang melibatkan dimensi epistemik dan etis. Model ini dioperasionalkan melalui
tiga tahap integratif, yaitu literasi epistemik, empati komunikatif, dan kolaborasi naratif.
Literasi Epistemik

Tahap awal dalam rekonstruksi dialog lintas iman adalah membangun literasi
epistemik, yakni kemampuan memahami cara berpikir kritis, rasional, dan berbasis bukti.
Literasi epistemik menuntut setiap individu untuk mengenali sumber-sumber pengetahuan,

menilai keabsahan argumen, serta membedakan antara fakta, opini, dan manipulasi

22Hendrawan Wijoyo, “Persahabatan: Sumbangsih Moralitas Tradisi Kristen Bagi Moralitas Bangsa
Indonesia,”  Veritas:  Jurnal  Teologi  Dan  Pelayanan 16, mno. 2  (2017): 169-82,
https://doi.org/10.36421/veritas.v16i2.17.

83



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

informasi. Dalam konteks moderasi beragama, literasi epistemik berfungsi untuk
menumbuhkan kesadaran bahwa pemahaman keagamaan selalu berada dalam konteks
sejarah, budaya, dan bahasa tertentu. Kebenaran tidak lagi dilihat secara eksklusif,
melainkan sebagai hasil dialog antara wahyu, akal, dan pengalaman manusia. Upaya ini
menjadi fondasi bagi terciptanya masyarakat beragama yang cerdas secara intelektual dan
bijak dalam menanggapi perbedaan pandangan.2?
Empati Komunikatif
Tahap kedua menekankan pentingnya empati komunikatif sebagai kemampuan

untuk mendengar secara aktif dan memahami perspektif orang lain tanpa prasangka.
Empati komunikatif tidak hanya berkaitan dengan aspek emosional, tetapi juga melibatkan
kesadaran etis bahwa setiap pandangan memiliki konteks epistemik yang harus dihormati.
Dalam praktiknya, tahap ini mendorong terjadinya transformasi dari monolog ke dialog
dari berbicara untuk memenangkan argumen menjadi berbicara untuk memahami dan
membangun kesepahaman. Nilai-nilai seperti husn al-zann (prasangka baik), ta‘aruf
(saling mengenal), dan ‘adl (keadilan) menjadi prinsip moral yang menopang interaksi
lintas iman agar tetap berada dalam koridor keadaban dan penghargaan terhadap
kemanusiaan universal.?*
Kolaborasi Naratif

Tahap puncak dari model konseptual ini adalah kolaborasi naratif, yaitu proses
membangun narasi bersama tentang nilai-nilai kemanusiaan yang melampaui batas agama,
suku, dan ideologi. Kolaborasi naratif bukan sekadar pertukaran informasi, tetapi
merupakan upaya kolektif untuk membentuk makna dan tujuan bersama. Dalam konteks
epistemic moderation, narasi yang dihasilkan tidak hanya bersifat moral, tetapi juga
epistemologis yakni narasi yang mendidik publik untuk berpikir rasional, menghargai data,

dan mengutamakan keadilan pengetahuan (epistemic justice). Kolaborasi ini dapat

BMohammad Irham Akbar and Mohammad Rezza Fahlevvi, “Cegah Penyebaran Misinformasi Di
Media Sosial Menggunakan Peralatan Dan Fitur Literasi Digital,” RENATA: Jurnal Pengabdian Masyarakat
Kita Semua 1,no. 1 (2023): 15-20, https://doi.org/10.61124/1.renata.2.

2Rizqian, “Pemberdayaan Masyarakat Dalam Perspektif Teori Tindakan Komunikatif Jurgen
Habermas.”

84



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

diwujudkan melalui proyek lintas iman, penelitian kolaboratif, atau kegiatan sosial yang
menegaskan bahwa nilai-nilai kemanusiaan seperti kasih sayang, kejujuran, dan keadilan
adalah milik bersama semua tradisi agama.?

Ketiga tahap tersebut selaras dengan gagasan Habermas mengenai komunikasi
intersubjektif sebagai sarana mencapai konsensus rasional. Dalam pandangan Habermas,
konsensus bukan berarti keseragaman, melainkan hasil dari proses dialog yang terbuka dan
saling menghormati. Dengan menerapkan kerangka Epistemic Moderation, dialog lintas
iman dapat bergerak melampaui perdebatan dogmatis menuju pencarian makna bersama.
Proses ini bukan hanya menghidupkan kembali fungsi rasionalitas publik, tetapi juga
memperkuat tatanan moral masyarakat yang plural. Epistemic Moderation berfungsi ganda
yaitu sebagai pendekatan teoretis yang mengembalikan nilai rasionalitas dan sebagai
strategi praktis yang membentuk ekosistem dialog yang adil, empatik, dan berkeadaban.

Penerapan epistemic moderation dalam konteks pendidikan dan ruang digital
menjadi langkah strategis dalam membangun generasi muda yang kritis, empatik, dan
rasional dalam memahami keberagaman. Pendidikan tinggi, khususnya perguruan tinggi
keagamaan dan umum, memiliki peran sentral dalam menanamkan paradigma berpikir
moderat melalui proses pembelajaran yang terintegrasi antara ilmu pengetahuan, nilai
moral, dan kecerdasan digital.

Epistemic Moderation memiliki implikasi luas terhadap kehidupan sosial-religius,
terutama dalam membentuk budaya berpikir dan berinteraksi yang lebih rasional, empatik,
dan berkeadaban. Dalam bidang pendidikan, prinsip moderasi epistemik mendorong
lahirnya pembelajaran yang menumbuhkan critical thinking sekaligus kesadaran spiritual,
sehingga peserta didik tidak hanya cerdas secara intelektual tetapi juga adil dalam menilai
perbedaan.

Dalam ranah komunikasi publik, Epistemic Moderation menjadi landasan etika baru
yang menuntun masyarakat untuk lebih berhati-hati dalam menyebarkan informasi serta

lebih terbuka terhadap dialog lintas iman dan pandangan yang berbeda. Sedangkan dalam

25 Ahmet, “Rasyonel Ahlak Geleneginin Tarihselci Bir Yorumu Olarak MacIntyre’in Erdem Etigi.”

85



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

konteks kehidupan keagamaan, pendekatan ini memperkuat praktik wasathiyah Islam
sebagai model beragama yang tidak ekstrem, toleran, dan berbasis ilmu pengetahuan.
Epistemic Moderation tidak hanya menjadi konsep teoretis, tetapi juga sebuah paradigma
praksis yang dapat menumbuhkan harmoni sosial dan memperdalam kesadaran keagamaan
di tengah masyarakat yang semakin majemuk.

Meskipun Epistemic Moderation menawarkan paradigma yang menjanjikan bagi
pembaruan cara berpikir dan berdialog dalam masyarakat majemuk, penerapannya masih
menghadapi sejumlah tantangan yang kompleks. Pada tataran kultural, resistensi terhadap
perubahan pola pikir kritis sering kali muncul akibat fanatisme keagamaan dan bias
ideologis yang menghambat keterbukaan terhadap pandangan lain. Narasi populis yang
menolak refleksi rasional turut memperkuat kecenderungan tersebut, menjadikan ruang
publik sarat emosi daripada argumentasi.

Dari sisi institusional, masih minimnya kurikulum yang menumbuhkan literasi
epistemik serta terbatasnya ruang dialog interdisipliner di lembaga pendidikan dan
keagamaan menyebabkan nilai moderasi berpikir sulit diinternalisasi secara sistemik.
Sementara itu, tantangan epistemologis muncul dalam bentuk krisis otoritas keilmuan di
era digital, di mana banjir informasi menciptakan otoritas semu dan menggantikan refleksi
filosofis dengan logika pragmatis yang dangkal. Kondisi ini menunjukkan bahwa
penguatan Epistemic Moderation tidak dapat dicapai secara instan, tetapi menuntut upaya
kolektif untuk membangun ekosistem berpikir yang rasional, adil, dan berakar pada nilai-

nilai moral yang universal.

KESIMPULAN

Hasil penelitian ini menunjukkan bahwa Epistemic Moderation merupakan
paradigma berpikir yang memadukan rasionalitas dan spiritualitas dalam memahami
kebenaran. Konsep ini berakar pada nilai wasathiyah Islam dan memiliki kesesuaian
dengan teori rasionalitas komunikatif Jirgen Habermas, overlapping consensus John

Rawls, serta etika tradisi Alasdair Maclntyre. Melalui sintesis tersebut, Epistemic

86



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

Moderation menegaskan bahwa pencarian kebenaran menuntut keseimbangan antara
keyakinan dan keterbukaan rasional terhadap pandangan lain.

Dalam konteks era post-truth yang ditandai oleh dominasi opini, disinformasi, dan
polarisasi keagamaan, temuan ini menegaskan pentingnya Epistemic Moderation sebagai
dasar penguatan rasionalitas publik. Paradigma ini berperan mengembalikan dialog lintas
iman pada prinsip nalar, empati, dan keadilan epistemik agar wacana keagamaan tidak
terjebak dalam emosi dan prasangka, tetapi berorientasi pada pencarian makna bersama.

Penerapan Epistemic Moderation dapat diwujudkan melalui tiga strategi utama:
penguatan literasi epistemik untuk menumbuhkan daya kritis terhadap informasi,
pengembangan empati komunikatif untuk memahami perspektif keagamaan lain, serta
pembentukan kolaborasi naratif sebagai ruang kerja sama lintas iman. Ketiga strategi ini
saling melengkapi dalam membangun ekosistem dialog yang setara, terbuka, dan inklusif.

Sebagai arah pengembangan selanjutnya, konsep ini perlu diuji secara empiris di
lingkungan pendidikan dan komunitas lintas iman guna menilai efektivitasnya dalam
memperkuat rasionalitas dan moral publik. Dengan penerapan yang berkelanjutan,
Epistemic Moderation berpotensi menjadi model baru penguatan moderasi beragama dan

pembangunan dialog lintas iman yang relevan dengan tantangan era post-truth.

87



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

DAFTAR PUSTAKA

Ahmet, M. “Rasyonel Ahlak Geleneginin Tarihselci Bir Yorumu Olarak Maclntyre’in
Erdem Etigi.” Kayg:i. Uludag Universitesi Fen-Edebiyat Fakiiltesi Felsefe Dergisi 21,
no. 2 (2022): 495-516. https://doi.org/10.20981/kaygi.1111103.

Ardita Sindy, and Melikai Jihan El-Yunusi. “Mahasiswa Sebagai Agen Transformasi
Dalam Pendidikan Perspektif Muhammad Igbal.” Al-Ibrah : Jurnal Pendidikan Dan
Keilmuan Islam 8§, no. 2 (2023): 53—67. https://doi.org/10.61815/alibrah.v8i2.280.

Chair, Badrul Munir, and Zainul Adzfar. “Kebenaran Di Era Post-Truth Dan Dampaknya
Bagi Keilmuan Akidah.” Fikrah 9, no. 2 (2021): 265.
https://doi.org/10.21043/fikrah.v9i2.12596.

Gusti Ndegong Madung, Otto. “Konsep Liberalisme Politik John Rawls Sebagai Jawaban
Terhadap Tantangan Masyarakat Plural Dan Kritik Atasnya.” Diskursus - Jurnal
Filsafat Dan  Teologi  Stf Driyarkara 18, mno. 2 (2022): 218-37.
https://doi.org/10.36383/diskursus.v18i2.327.

Irham Akbar, Mohammad, and Mohammad Rezza Fahlevvi. “Cegah Penyebaran
Misinformasi Di Media Sosial Menggunakan Peralatan Dan Fitur Literasi Digital.”
RENATA: Jurnal Pengabdian Masyarakat Kita Semua 1, no. 1 (2023): 15-20.
https://doi.org/10.61124/1.renata.2.

Jeevan Mendosa, Sherel. “A . Macintyre ° S Views On Animal Rationality : A Response To
The Relativist Challenge.” DISKURSUS Jurnal Filsafat Dan Teologi 19, no. Filsafat
dan Teologi (2023): 163-80.
https://journal.driyarkara.ac.id/index.php/diskursus/article/view/439.

Kurniawan, Trio. “Banalitas Kebohongan Manusia Era Post-Truth. Sebuah Rekonstruksi
Nalar Dengan Analisis Kritis Mary Douglas DanJiirgen Habermas.” Perspektif 13, no.
2 (2021): 95-111. https://doi.org/10.69621/jpf.v13i2.107.

Mahyuddin, Rustam Magun Pikahulan, and Muhammad Fajar. “KURIOSITAS Media
Komunikasi Sosial Dan Keagamaan.” Kuriositas Media Komunikasi Sosial Dan
Keagamaan 5572, no. 11 (2018): 189-210.

Megawati, Hermeilia. “Menjadi Masyarakat Digital Yang Berkerendahan Hati Intelektual”
11, no. April (2022): 1-2.

Muslimin, Muslimin, and Muhammad Thyaul Fikro. “Islam Wasathiyah Dalam Perspektif
Santri.” Edukais : Jurnal Pemikiran Keislaman 5, no. 1 (2021): 1-12.
https://doi.org/10.61595/edukais.2021.5.1.1-12.

Nurhakim, Nasrun, Muhamad Irfan Adriansyah, and Dinnie Anggraeni Dewi. “Intoleransi
Antar Umat Beragama Di Indonesia.” MARAS: Jurnal Penelitian Multidisiplin 2, no. 1
(2024): 50-61. https://doi.org/10.60126/maras.v2i1.126.

Purba, Herman, and Fitzerald Kennedy Sitorus. “Truth , Post Truth , Dan Dinamikanya Di
Indonesia : Sebuah Kajian Literatur” 10, no. 1 (2023): 1-16.

Rahmat Saehu, Agus Mulyono. “Pemeliharaan Kerukunan Antarumat Beragama Di
Provinsi Banten Berbasis Kearifan Lokal.” Sino-Vatican Relations 1 (2020): 19-36.
https://doi.org/10.2307/j.ctv10vm131.8.

88



Philosophy and Local Wisdom Journal
(Phillow)
Volume 4 Number 1 (Desember) 2025

Rizqgian, Dimas Rahman. “Pemberdayaan Masyarakat Dalam Perspektif Teori Tindakan
Komunikatif Jurgen Habermas.” Jurnal El-Hamra: Kependidikan Dan
Kemasyarakatan 8, no. 2 (2023): 1-21. https://doi.org/10.62630/elhamra.v8i2.121.

Sunaryo, Sunaryo. “Konsep Fairness John Rawls, Kritik Dan Relevansinya.” Jurnal
Konstitusi 19, no. 1 (2022): 001. https://doi.org/10.31078/jk1911.

Tobing, Yosua Christian Lumban. “Pentingnya Pengawasan Partisipatif Dalam Hal
Menangkal Hoax Di Media Sosial Sebagai Proses Mengawal Pemilu Serentak Di
Indonesia.” Madani Jurnal Politik Dan Sosial Kemasyarakatan 16, no. 02 (2024):
274-83. https://doi.org/10.52166/madani.v16i02.7891.

Umam, Khoirul, Muh. Wasith Achadi, and Muhammad Asy’ari. “Pendekatan Pedagogis
Integratif Dalam Pengembangan Nilai-Nilai Islam Wasathiyah.” Perada 7, no. 2
(2024): 107-25. https://doi.org/10.35961/perada.v7i2.1631.

Wijoyo, Hendrawan. “Persahabatan: Sumbangsih Moralitas Tradisi Kristen Bagi Moralitas
Bangsa Indonesia.” Veritas: Jurnal Teologi Dan Pelayanan 16, no. 2 (2017): 169-82.
https://doi.org/10.36421/veritas.v16i2.17.

Yaqin, Haqqul. “Keimanan Rasional Dan Genius Spiritual: Upaya Mencari Titik Temu
Kredo Agama Dan Sains.” Maarif 15, no. 1 (2020): 153-67.
https://doi.org/10.47651/mrf.v15i1.82.

89



