
Philosophy and Local Wisdom Journal  
(Phillow)  

   

 
Website: https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/philosophy 

 

110 
  

e-ISSN: 3063-2099 

Vol                        03   

Number                02  

Juni                    2025 

 

 
 

MEMAKNAI NGITUNG BATIH DALAM PERSPEKTIF FILSAFAT 

EKSISTENSIAL DAN KOLEKTIVITAS SOSIAL 
 

Intan Shofiatul Fariha 1 

mhdshofiatul@gmail.com  

  
 

1Universitas Islam Negeri Sayyid Ali Rahmatullah Tulungagung, Indonesia 

 
      
 

Abstrak: Tradisi Ngitung Batih di Dongko, Trenggalek merupakan praktik budaya lokal yang dilakukan 

masyarakat untuk menelusuri garis keturunan hingga beberapa generasi ke atas. Secara adat, tradisi ini berfungsi 

untuk mengetahui asal-usul keluarga, menjalin kembali hubungan antartrah, serta memperkuat struktur 

kekerabatan. Namun lebih dari itu, tradisi ini juga memuat refleksi filosofis tentang makna keberadaan manusia 

sebagai individu dan anggota masyarakat. Penelitian ini bertujuan untuk menafsirkan tradisi Ngitung Batih 

melalui pendekatan filsafat eksistensial dan kolektivitas sosial. Dengan menggunakan metode kualitatif-

hermeneutik, penelitian ini menelaah Ngitung Batih sebagai praktik budaya yang mengandung dimensi 

eksistensial yakni upaya individu memahami asal-usul dan identitas dirinya serta dimensi kolektif yang 

memperlihatkan pentingnya relasi sosial dan kesadaran komunal dalam budaya Jawa. Hasil kajian menunjukkan 

bahwa Ngitung Batih menjadi sarana pengakuan akan keterikatan manusia pada sejarah leluhur, sekaligus 

bentuk tanggung jawab moral terhadap keluarga besar dan masyarakat. Dalam konteks ini, Ngitung Batih tidak 

hanya berfungsi sebagai pelestarian adat, tetapi juga sebagai refleksi filosofis atas keberadaan manusia dalam 

jaringan kehidupan sosial. 

 

Kata kunci: Ngitung Batih, Filsafat Eksistensial, Kolektivitas Sosial, Identitas Budaya, Trenggalek 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/philosophy
mailto:mhdshofiatul@gmail.com


 

 

 

 

 

 

111 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                              Volume 3 Number 2 (Juni) 2025 

 

PENDAHULUAN 

Tradisi merupakan bagian penting dari struktur kehidupan masyarakat, terutama 

dalam kebudayaan Jawa yang kaya akan simbol, ritus, dan nilai-nilai spiritual. Salah satu 

tradisi lokal yang masih dilestarikan oleh masyarakat di Kecamatan Dongko, Kabupaten 

Trenggalek, adalah Ngitung Batih yakni sebuah praktik menelusuri dan menghitung silsilah 

atau garis keturunan keluarga1. Tradisi ini biasanya dilakukan dalam rangka kegiatan 

keluarga besar, seperti merti dusun, pertemuan trah, atau sebelum menyelenggarakan ritual 

besar seperti pernikahan dan slametan. Di balik aktivitas menghitung keturunan, tersimpan 

nilai-nilai mendalam mengenai kesadaran identitas, keterikatan sosial, serta hubungan 

manusia dengan asal-usulnya2. 

Dalam praktiknya, Ngitung Batih tidak hanya berfungsi sebagai pengetahuan tentang 

silsilah, melainkan juga sebagai bentuk refleksi kolektif yang menghubungkan individu 

dengan sejarah leluhur. Masyarakat percaya bahwa mengetahui asal-usul keluarga adalah 

cara untuk mengenali diri secara utuh, memahami garis takdir, serta menjaga keharmonisan 

hubungan antarkeluarga. Aktivitas ini juga mempererat ikatan sosial dalam struktur trah dan 

komunitas, memperkuat nilai gotong royong, serta menegaskan posisi seseorang dalam 

sistem sosial-budaya Jawa.3 

Jika ditinjau lebih dalam melalui pendekatan filsafat, tradisi Ngitung Batih dapat 

dimaknai sebagai cerminan relasi antara individu dan komunitas dalam memahami 

eksistensinya. Filsafat eksistensial menempatkan manusia sebagai makhluk yang mencari 

makna hidup, bertanya tentang asal dan tujuannya, serta merasakan keterasingan bila tidak 

memahami posisinya dalam dunia.4 Dalam konteks Ngitung Batih, upaya menelusuri leluhur 

bisa dibaca sebagai usaha eksistensial untuk menjawab “siapa saya” dan “dari mana saya 

 
1 Ratnasari, Nadila & Susilo, Yohan, Tradisi Ngitung Batih Suranan di Desa Dongko Kecamatan 

Dongko Kabupaten Trenggalek, Jurnal Online Baradha, Vol. 18, No. 3 (2022), 933-954 
2 Septia, Eva & Setyawan, Bagus Wahyu, "Makna Ubarampe Upacara Ngitung Batih Bulan Suro 

Kecamatan Dongko", DIWANGKARA: Jurnal Pendidikan, Bahasa, Sastra dan Budaya Jawa, Vol. 3, No. 2 

(2024), h. 67 
3 A. B. Susanto, Pengantar Sosiologi dan Perubahan Sosial (Jakarta: Prenada Media, 2004), h. 43 
4 Jean-Paul Sartre, Eksistensialisme dan Humanisme (Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007), h. 23 



 

 

 

 

 

 

112 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                              Volume 3 Number 2 (Juni) 2025 

 

berasal.” 

Selain itu, tradisi ini juga mengandung dimensi kolektivitas sosial. Dalam masyarakat 

Jawa, identitas personal tidak terpisah dari keluarga, dusun, dan sejarah komunal. Kesadaran 

diri selalu terhubung dengan “orang lain” dalam jejaring sosial budaya. Oleh karena itu, 

Ngitung Batih berfungsi sebagai medium untuk memperkuat kesadaran kolektif, membentuk 

identitas kelompok, serta mempertegas nilai kekeluargaan dalam kerangka budaya yang lebih 

luas. 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji tradisi Ngitung Batih secara filosofis, dengan 

fokus pada dua aspek utama: dimensi eksistensial dan dimensi kolektif. Dengan 

menggunakan pendekatan filsafat eksistensial dan sosiokultural, artikel ini akan menafsirkan 

makna tradisi Ngitung Batih sebagai strategi manusia Jawa dalam mengafirmasi 

eksistensinya sekaligus merawat keterhubungan sosial yang menjadi ciri khas kehidupan 

komunal.5 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan metode hermeneutika 

filosofis. Tujuan utamanya adalah memahami makna mendalam dari tradisi Ngitung Batih 

dalam masyarakat Dongko, Trenggalek, bukan sekadar sebagai praktik budaya, tetapi 

sebagai ekspresi eksistensial dan kesadaran kolektif masyarakat Jawa. Pendekatan 

hermeneutik dipilih karena tradisi ini dianggap sebagai “teks budaya” yang perlu ditafsirkan, 

bukan hanya diamati. Dengan membaca simbol, narasi lisan, dan struktur sosial yang 

menyertai tradisi Ngitung Batih, peneliti berusaha menggali makna filosofis yang 

tersembunyi di dalamnya. Secara khusus, kerangka filsafat eksistensial digunakan untuk 

menelusuri bagaimana individu dalam masyarakat memahami identitas, asal-usul, dan 

posisinya di tengah komunitas. Di sisi lain, pendekatan kolektivitas sosial dipakai untuk 

menafsirkan bagaimana tradisi ini memperkuat keterhubungan sosial dan nilai kekeluargaan 

lintas generasi. 

Pengumpulan data dilakukan dengan tiga cara utama. Pertama, observasi langsung 

 
5 Emha Ainun Nadjib, Slilit Sang Kiai (Yogyakarta: Bentang Budaya, 1994) 



 

 

 

 

 

 

113 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                              Volume 3 Number 2 (Juni) 2025 

 

dilakukan dengan mengikuti pelaksanaan Ngitung Batih dalam pertemuan keluarga besar 

atau acara trah. Hal ini penting untuk melihat bagaimana proses dan simbol-simbol budaya 

bekerja secara aktual. Kedua, dilakukan wawancara semi-terstruktur dengan tokoh adat, 

sesepuh keluarga, dan warga yang aktif melestarikan tradisi. Melalui wawancara ini, peneliti 

memperoleh narasi personal dan pemaknaan subyektif dari para pelaku tradisi. Ketiga, kajian 

pustaka digunakan untuk memperkuat analisis, dengan menelaah karya-karya filsafat 

eksistensial (seperti Sartre dan Ricoeur) serta literatur budaya Jawa yang relevan. 

Setelah data terkumpul, analisis dilakukan secara hermeneutik. Pertama-tama, 

peneliti mendeskripsikan secara rinci fenomena yang diamati dan narasi yang diperoleh dari 

informan. Selanjutnya, peneliti menafsirkan simbol dan makna yang terkandung dalam 

Ngitung Batih, baik dalam kaitannya dengan keberadaan individu (eksistensi) maupun 

dengan kehidupan sosial yang bersifat kolektif. Analisis ini tidak bertujuan mencari 

kesimpulan yang bersifat umum, melainkan untuk memahami kedalaman makna budaya 

sebagaimana dipahami oleh masyarakat itu sendiri. 

Dengan demikian, metode yang digunakan dalam penelitian ini memungkinkan 

penulis untuk mengungkap bahwa tradisi Ngitung Batih bukan sekadar pelacakan silsilah, 

melainkan juga sarana refleksi filosofis masyarakat tentang jati diri, asal-usul, dan 

keterikatan sosial mereka sebagai manusia Jawa. 

TEMUAN DAN ANALISIS 

Tradisi Ngitung Batih di Dongko, Trenggalek, pada dasarnya merupakan kegiatan 

menghitung atau menelusuri garis keturunan dalam suatu keluarga besar (trah) untuk 

mengetahui asal-usul, urutan silsilah, dan hubungan kekerabatan secara vertikal dan 

horizontal. Namun jika ditelaah lebih dalam, praktik ini menyimpan makna filosofis yang 

sangat dalam. Ia bukan sekadar catatan silsilah atau tradisi administratif, melainkan sebuah 

bentuk refleksi identitas dan eksistensi manusia Jawa di tengah komunitasnya. 

1. Ngitung Batih sebagai Refleksi Eksistensial 

Dalam perspektif filsafat eksistensial, manusia senantiasa bertanya tentang siapa 

dirinya, dari mana ia berasal, dan ke mana ia menuju. Jean-Paul Sartre menyatakan 



 

 

 

 

 

 

114 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                              Volume 3 Number 2 (Juni) 2025 

 

bahwa manusia “terlempar ke dunia” dan harus menentukan sendiri makna 

keberadaannya.6 Dalam konteks tradisi Ngitung Batih, proses pelacakan leluhur ini dapat 

dipahami sebagai bentuk pencarian eksistensial usaha manusia untuk memahami 

keberadaannya dengan menelusuri asal-usulnya secara historis dan genealogis. 

Ketika seseorang mengetahui bahwa ia adalah bagian dari trah tertentu, dari 

leluhur tertentu, maka ia tidak lagi berdiri sendiri secara eksistensial. Ia memiliki tempat 

dalam rantai sejarah yang panjang, yang bukan hanya biologis, tetapi juga kultural dan 

spiritual. Inilah bentuk eksistensi yang “berakar”, di mana individu menyadari 

keberadaannya sebagai bagian dari suatu kesinambungan yang lebih besar. 

Lebih lanjut, Ngitung Batih menjadi sarana untuk menyadari bahwa keberadaan 

manusia tidak bersifat soliter, tetapi selalu dalam keterhubungan dengan “yang lain” baik 

itu leluhur yang telah tiada maupun saudara yang masih hidup. Hal ini senada dengan 

pemikiran Paul Ricoeur bahwa identitas bukan hanya hasil refleksi diri, tetapi juga 

terbentuk dalam relasi dan narasi yang kita warisi7. 

2. Kolektivitas Sosial dan Kesadaran Komunal 

Tradisi Ngitung Batih juga sangat erat kaitannya dengan dimensi sosial dalam 

budaya Jawa. Dalam tradisi ini, keluarga bukan hanya unit kecil yang terdiri dari ayah, 

ibu, dan anak, tetapi meliputi struktur yang lebih luas: trah, garis keturunan, hingga 

komunitas adat. Melalui perhitungan batih, masyarakat tidak hanya mengakui hubungan 

darah, tetapi juga memperbarui ikatan emosional, tanggung jawab moral, dan struktur 

sosial dalam komunitas.8 

Hal ini menunjukkan bahwa Ngitung Batih merupakan mekanisme budaya untuk 

memperkuat kolektivitas sosial. Gotong royong, rasa handarbeni (memiliki bersama), 

dan tanggung jawab terhadap trah menjadi bagian tak terpisahkan dari praktik ini. Dalam 

 
6 Jean-Paul Sartre, Being and Nothingness (New York: Routledge, 2003), h. 68 
7 Paul Ricoeur, Oneself as Another (Chicago: University of Chicago Press, 1992), h. 4 
8 Koentjaraningrat, Kebudayaan Jawa (Jakarta: Balai Pustaka, 1984), h. 89–90. 



 

 

 

 

 

 

115 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                              Volume 3 Number 2 (Juni) 2025 

 

filsafat Jawa, diri seseorang tidak dipahami sebagai “aku” yang individualistis, tetapi 

sebagai “kita” yang saling terkait.9 

Tradisi ini juga menjadi sarana untuk menghindari konflik sosial terkait 

pernikahan antarkerabat, pembagian warisan, hingga pelaksanaan ritual keluarga. 

Dengan mengetahui hubungan kekerabatan secara tepat, masyarakat dapat menjaga 

keseimbangan sosial dan nilai harmoni yang dijunjung tinggi dalam budaya Jawa. 

3. Simbolisme dan Nilai Luhur 

Simbol-simbol yang muncul dalam praktik Ngitung Batih juga mengandung 

makna filosofis. Nama-nama leluhur yang disebut, urutan generasi yang dihitung, hingga 

momen-momen tertentu saat kegiatan ini dilakukan (biasanya menjelang ritual besar) 

semuanya mengandung muatan nilai dan ajaran. Mereka menjadi semacam “jembatan 

makna” antara masa lalu dan masa kini, antara yang hidup dan yang sudah wafat. 

Dalam hal ini, Ngitung Batih adalah bentuk komunikasi simbolik dengan waktu 

dan sejarah. Ia menghadirkan kembali para leluhur ke dalam kesadaran masa kini, bukan 

sebagai objek mitos, tetapi sebagai bagian dari narasi hidup masyarakat. Dalam tafsiran 

ini, Ngitung Batih menjadi praktik pemaknaan terhadap kehidupan yang terus 

diwariskan dari generasi ke generasi, sebuah kesadaran sejarah yang menghidupkan 

kembali nilai dan identitas. 

4. Ngitung Batih sebagai Strategi Kebudayaan 

Pada akhirnya, Ngitung Batih dapat dilihat sebagai strategi kebudayaan 

masyarakat untuk menjaga kesinambungan identitas di tengah perubahan zaman. Dalam 

dunia yang semakin modern dan individualistik, tradisi ini tetap bertahan sebagai ruang 

refleksi kolektif dan pemaknaan diri. Ia menjadi bukti bahwa masyarakat lokal masih 

memiliki cara sendiri untuk memahami siapa diri mereka, dari mana mereka berasal, dan 

bagaimana mereka harus hidup bersama. 

 
9 Franz Magnis-Suseno, Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa 

(Jakarta: Gramedia, 1984), h. 47. 



 

 

 

 

 

 

116 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                              Volume 3 Number 2 (Juni) 2025 

 

Melalui pendekatan filsafat eksistensial dan kolektivitas sosial, kita dapat melihat 

bahwa Ngitung Batih bukan sekadar praktik warisan, tetapi sebuah cara hidup (a way of 

being) yang mengakar pada pemahaman akan jati diri, relasi, dan tanggung jawab 

manusia dalam dunia sosial dan spiritual. 

KESIMPULAN 

Tradisi Ngitung Batih di Dongko, Trenggalek, tidak sekadar merupakan aktivitas 

menghitung garis keturunan, melainkan mengandung makna filosofis yang mendalam. 

Dalam perspektif filsafat eksistensial, tradisi ini mencerminkan usaha manusia untuk 

memahami eksistensinya melalui relasi dengan masa lalu, khususnya dengan leluhur. 

Kesadaran akan asal-usul bukan hanya menghadirkan identitas personal, tetapi juga menjadi 

bentuk keterikatan historis yang membangun makna hidup. 

Sementara itu, dari perspektif kolektivitas sosial, Ngitung Batih menjadi alat budaya 

yang memperkuat jaringan sosial dan struktur kekerabatan. Ia menegaskan bahwa eksistensi 

seseorang dalam masyarakat Jawa tidak terlepas dari trah dan komunitasnya. Melalui praktik 

ini, nilai gotong royong, tanggung jawab komunal, serta kesinambungan budaya antar-

generasi tetap dijaga. Dengan demikian, Ngitung Batih dapat dipahami sebagai strategi 

kebudayaan yang mengintegrasikan eksistensi individual dengan kesadaran kolektif dalam 

bingkai tradisi Jawa. 

  



 

 

 

 

 

 

117 
  

Philosophy and Local Wisdom Journal 

(Phillow) 

                              Volume 3 Number 2 (Juni) 2025 

 

DAFTAR PUSTAKA 

 

Koentjaraningrat. Kebudayaan Jawa. Jakarta: Balai Pustaka, 1984. 

Magnis-Suseno, Franz. Etika Jawa: Sebuah Analisa Falsafi tentang Kebijaksanaan Hidup Jawa. 

Jakarta: Gramedia, 1984. 

Nadjib, Emha Ainun. Slilit Sang Kiai. Yogyakarta: Bentang Budaya, 1994. 

Ratnasari, Nadila, and Yohan Susilo. “Tradisi Ngitung Batih Suranan di Desa Dongko Kecamatan 

Dongko Kabupaten Trenggalek.” Jurnal Online Baradha 18, no. 3 (2022) 

Ricoeur, Paul. Oneself as Another. Chicago: University of Chicago Press, 1992. 

Sartre, Jean-Paul. Being and Nothingness. New York: Routledge, 2003. 

———. Eksistensialisme dan Humanisme. Yogyakarta: Pustaka Pelajar, 2007. 

Septia, Eva, and Bagus Wahyu Setyawan. “Makna Ubarampe Upacara Ngitung Batih Bulan Suro 

Kecamatan Dongko.” DIWANGKARA: Jurnal Pendidikan, Bahasa, Sastra dan Budaya Jawa 

3, no. 2 (2024). 

Susanto, A. B. Pengantar Sosiologi dan Perubahan Sosial. Jakarta: Prenada Media, 2004 

 

 

 


