Volume 3 Nomor 2 (Desember 2024)
@ﬁw El-Mizzi: Jurnal llmu Hadis
Hal. 61-73

KAIDAH PENYELESAIAN MUKHTALAF AL-HADIS

Sandi Sahempa!, Noval Runtukahu?, Isnayanti®
IAIN Sultan Amai Gorontalo
e-mail: sahempasandi@gmail.com?, runtukahunoval@gmail.com?,
isnayanti@iaingorontalo.ac.id®

ABSTRAK

Artikel ini membahas kaidah-kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis, yaitu fenomena
ketika dua atau lebih hadis tampak saling bertentangan secara tekstual, sehingga
berpotensi menimbulkan kesalahpahaman dalam penetapan hukum Islam. Latar belakang
kajian ini didasarkan pada kebutuhan untuk menegaskan bahwa pertentangan hadis tidak
selalu bersifat substantif, melainkan sering kali muncul akibat keterbatasan pemahaman
terhadap konteks dan metodologi periwayatan. Tujuan penelitian ini adalah
mengidentifikasi dan menganalisis kaidah-kaidah utama yang digunakan ulama hadis
dalam menyelesaikan mukhtalaf al-hadis serta menjelaskan faktor-faktor yang
melatarbelakangi munculnya kontradiksi semu. Metode penelitian yang digunakan adalah
studi kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis terhadap literatur klasik dan
kontemporer ilmu hadis. Hasil kajian menunjukkan bahwa terdapat empat kaidah pokok
dalam penyelesaian mukhtalaf al-hadis, yaitu al-jam‘ wa al-taufiq, al-tarjih, al-naskh, dan
tawaqgquf, yang masing-masing memiliki dasar ilmiah dan hierarki penerapan tertentu.
Selain itu, perbedaan konteks peristiwa, variasi redaksi hadis, kualitas sanad, serta
perbedaan pemahaman perawi menjadi faktor utama munculnya kontradiksi tekstual.
Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa mukhtalaf al-hadis bukanlah bukti
kelemahan hadis, melainkan menunjukkan kekayaan metodologi ilmu hadis yang
sistematis dan relevan dalam menjawab problem keilmuan Islam sepanjang zaman.

Kata Kunci: Mukhtalaf al-Hadis, Kaidah Hadis, Metodologi Hadis, Kritik Hadis

ABSTRACT
This article discusses the principles for resolving mukhtalaf al-hadith, a phenomenon in
which two or more hadiths appear to contradict one another textually and may lead to
misunderstandings in Islamic legal interpretation. The background of this study is based
on the need to reaffirm that apparent contradictions in hadith are not necessarily
substantive inconsistencies, but often arise from limited contextual and methodological
understanding. The purpose of this research is to identify and analyze the main principles
employed by hadith scholars in resolving mukhtalaf al-hadith and to explain the factors
contributing to apparent contradictions. This study uses a library research method with
a descriptive-analytical approach, examining both classical and contemporary hadith
literature. The findings indicate that four principal methods are applied in resolving
mukhtalaf al-hadith, namely al-jam ‘ wa al-tawfiq, al-tarjih, al-naskh, and tawaqquf, each
of which has a clear scientific basis and hierarchical application. Furthermore,
differences in historical context, variations in textual transmission, the reliability of
sanad, and narrators’ interpretations are identified as major causes of textual

Page | 61


mailto:sahempasandi@gmail.com
mailto:runtukahunoval@gmail.com
mailto:isnayanti@iaingorontalo.ac.id

discrepancies. The study concludes that mukhtalaf al-hadith does not undermine the
authority of hadith, but rather demonstrates the robustness and systematic nature of
hadith methodology in addressing scholarly challenges across generations.

Keywords: Mukhtalaf al-Hadith, Hadith Principles, Hadith Methodology, Hadith
Criticism
PENDAHULUAN

Kajian hadis merupakan salah satu pilar utama dalam disiplin keilmuan Islam, karena
hadis tidak hanya berfungsi sebagai penjelas al-Qur’an, tetapi juga sebagai sumber hukum
kedua setelah kitab suci. Di antara cabang ilmu hadis yang memiliki peranan penting
adalah studi mengenai mukhtalaf al-hadis, yaitu pembahasan tentang hadis-hadis yang
secara lahir tampak saling bertentangan. Fenomena kontradiksi lahiriah ini seringkali
menimbulkan kebingungan bagi pembaca awam dan membuka ruang kritik dari kalangan
yang meragukan otoritas hadis sebagai sumber ajaran.! Oleh karena itu, para ulama hadis
sejak periode awal telah mengembangkan metodologi yang sistematis untuk menelaah,
mengklarifikasi, dan menyelesaikan berbagai bentuk pertentangan tersebut.

Urgensi pembahasan mukhtalaf al-hadis tidak hanya bersifat historis, tetapi juga
relevan dalam konteks intelektual kontemporer. Di era modern, diskursus akademik,
kritik orientalis, serta pendekatan tekstual yang kaku menjadikan studi ini semakin
penting untuk memperkuat pemahaman komprehensif terhadap sunnah.? Tanpa
memahami prinsip-prinsip mukhtalaf, pembaca dapat salah menilai bahwa hadis-hadis
tersebut benar-benar kontradiktif, padahal penelitian kontemporer menunjukkan bahwa
pertentangan tersebut hanya bersifat semu dan dapat diselesaikan melalui metode ilmiah
yang telah dibangun ulama.?

Melalui disiplin ini, para ulama menegaskan bahwa teks hadis harus dipahami
dalam kerangka epistemologis yang kokoh. Perbedaan konteks peristiwa, keragaman
redaksi, kualitas sanad, maupun variasi situasi penyampaian menjadi aspek-aspek yang

sering melatarbelakangi munculnya kesan kontradiktif.* Dengan demikian, pembahasan

! Muhammad Syaifuddin, “Pendekatan Ulama dalam Menyikapi Hadis-Hadis Mukhtalaf,” Jurnal
lImu Hadis 2, no. 1 (2019): h. 45-47.

2 Ahmad Musyafiq, “Pemahaman Kontekstual Hadis dalam Wacana Kontemporer,” Jurnal Studi
Keislaman 12, no. 2 (2020): h. 210-212

3 Rahmat Sopian, “Analisis Kontradiksi Semu dalam Hadis-Hadis Nabi,” Jurnal llmu Ushuluddin
18, no. 1 (2019): h. 66-68

4 Siti Maryam, “Perbedaan Redaksi dan Konteks dalam Studi Hadis,” Jurnal Al-Dzikra 5, no. 2
(2021): h. 134-137.

Page | 62



mukhtalaf bukan hanya upaya menghilangkan kontradiksi, tetapi juga menunjukkan
ketelitian ilmu hadis dalam menjaga integritas syariat.

Dalam kerangka itulah kajian mengenai kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis
menjadi penting. Kaidah-kaidah seperti al-jam‘ wa al-taufig, al-tarjih, al-naskh, dan
tawaqquf merupakan perangkat ilmiah yang telah digunakan ulama selama berabad-abad
untuk memahami hadis secara utuh. Metode-metode ini menunjukkan kedalaman
pendekatan kritik hadis yang bersifat tekstual, kontekstual, dan historis, sehingga relevan
dipakai dalam penelitian modern.®
METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan
pendekatan kualitatif-deskriptif yang berfokus pada kajian konseptual dan metodologis
mengenai mukhtalaf al-hadis. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kaidah-kaidah
penyelesaian hadis-hadis yang tampak saling bertentangan berdasarkan kerangka
keilmuan ilmu hadis dan ushul figh. Pendekatan normatif-teoretis digunakan untuk
menelaah pandangan ulama klasik dan kontemporer, serta pendekatan historis-
kontekstual diterapkan guna memahami latar belakang munculnya perbedaan riwayat
hadis, konteks periwayatan (asbabul wurud), dan dinamika perkembangan metodologi
penyelesaiannya.

Sumber data penelitian ini terdiri atas sumber primer berupa kitab-kitab klasik dan
karya otoritatif dalam bidang ilmu hadis yang membahas mukhtalaf al-hadis, serta sumber
sekunder berupa jurnal ilmiah dan literatur kontemporer yang relevan. Pengumpulan data
dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menelaah dan mengkaji secara kritis
literatur yang telah dihimpun. Data kemudian dianalisis menggunakan metode analisis isi
(content analysis) untuk mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan mengevaluasi kaidah-
kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis, sehingga dapat ditarik kesimpulan secara
induktif-analitis mengenai relevansi dan implikasinya dalam studi hadis kontemporer.
HASIL DAN PEMBAHASAAN
Konsep Dasar Mukhtalaf al-Hadis

Mukhtalaf al-hadis adalah cabang ilmu hadis yang berfokus pada kajian terhadap
hadis-hadis yang secara lahir tampak saling bertentangan sehingga memerlukan analisis

metodologis untuk memahami keselarasan maknanya. Para ulama menekankan bahwa

5 M. Kamaluddin, “Kaidah Penyelesaian Mukhtalaf al-Hadis dalam Perspektif Ulama Hadis,”
Jurnal An-Nida’ 44, no. 1 (2020): h. 22-25

Page | 63



kontradiksi tersebut bersifat zahir (seeming contradiction), bukan pertentangan hakiki,
karena setiap riwayat memiliki konteks dan situasi yang dapat menjelaskan perbedaan
redaksi dan hukum yang tampak berlawanan.b Oleh karena itu, disiplin ini menjadi
penting untuk menjaga otoritas hadis serta memastikan bahwa pemaknaan terhadap
sunnah didasarkan pada kajian ilmiah, bukan persepsi tekstual yang dangkal.

Dalam tradisi ulama hadis, mukhtalaf al-hadis dibedakan dari beberapa istilah lain
yang sering dianggap serupa padahal memiliki ruang lingkup berbeda. Musykil al-hadis
merujuk pada hadis yang sulit dipahami maknanya tetapi tidak bertentangan dengan
riwayat lain, sementara ma‘lil berkaitan dengan hadis yang mengandung cacat
tersembunyi pada sanad atau matannya.” Adapun nasikh wa mansukh berhubungan
dengan perubahan hukum akibat kronologi hadis. Pemahaman term-term tersebut
membantu peneliti mengategorikan problem hadis dengan tepat sehingga metode
penyelesaiannya pun menjadi lebih akurat.

Fenomena munculnya mukhtalaf juga berkaitan erat dengan dinamika periwayatan
hadis. Perbedaan konteks peristiwa, keragaman situasi ketika Nabi menyampaikan ajaran,
serta perbedaan redaksi yang diingat oleh para sahabat menjadi faktor penting yang
menyebabkan adanya kesan kontradiktif dalam riwayat-riwayat tertentu. Beberapa hadis
disampaikan dalam kondisi berbeda, kepada audiens yang berbeda, atau dalam momen
hukum yang mengalami perkembangan, sehingga memberikan variasi yang wajar dalam
matan. Dengan memahami aspek historis, linguistik, dan sosial dari hadis, para ulama
mampu menunjukkan bahwa perbedaan tersebut tidak bertentangan, melainkan saling
melengkapi.

Selain itu, para sarjana kontemporer menegaskan bahwa mukhtalaf al-hadis
merupakan bukti kedalaman metodologi ulama dalam menyeleksi dan memahami teks
hadis. Melalui pendekatan analitis, kritis, dan kontekstual, ulama mampu menguraikan
berbagai perbedaan riwayat dengan cara yang tetap menjaga integritas sunnah serta
mempertahankan koherensi hukum Islam.® Oleh karena itu, mempelajari konsep dasar
mukhtalaf al-hadis menjadi langkah fundamental sebelum mempelajari kaidah-kaidah
penyelesaiannya secara lebih mendalam.

Penyebab Terjadinya Mukhtalaf al-Hadis

® Ibid, h. 45-47.

" Rizki Amalia, “Musykil al-Hadits: Telaah Epistemologis dan Metodologis,” Jurnal Living Hadis
5, no. 2 (2020): h. 199-201

8 Ibid, h. 134-137.

® lbid, h. 22-25.

Page | 64



Mukhtalaf al-hadis tidak muncul secara kebetulan; terdapat sejumlah faktor yang
melatarbelakangi perbedaan-perbedaan yang tampak antara riwayat-riwayat hadis.
Menurut kajian kontemporer ulama dan peneliti ilmu hadis, penyebab tersebut dapat
diklasifikasikan ke dalam beberapa kategori utama:

1. Faktor Konteks Historis (Asbab al-Wurud)
Salah satu penyebab penting adalah perbedaan situasi ketika hadis disampaikan.
Riwayat yang tampak berbeda mungkin sebenarnya merujuk pada konteks yang
berlainan seperti kondisi sosial, latar waktu, atau audiens. Ulama menekankan
pentingnya memperhatikan asbab al-wurid (sebab turunnya atau sebab
penyampaian) untuk memahami apakah satu riwayat menyatu dengan riwayat lain
secara historis.°

2. Variasi Redaksi (Lafadz) dan Makna
Perbedaan redaksi antar riwayat sangat mungkin terjadi karena para sahabat
menyampaikan ucapan Nabi dalam kata-kata mereka sendiri atau sesuai ingatan
masing-masing. Perbedaan ini bisa terkait dengan pilihan kata, urutan kalimat,
ataupun nuansa makna. Selain itu, variasi ini tidak selalu mencerminkan
pertentangan substansial; melainkan bisa jadi akibat perbedaan ulasan bahasa atau
interpretasi para perawi.'!

3. Perbedaan dalam Sanad (Jalur Periwayatan)

Tingkat kualitas sanad sangat memengaruhi munculnya mukhtalaf. Ada riwayat

yang disampaikan melalui rantai perawi yang sangat kuat dan terpercaya,

sementara riwayat lain memiliki sanad yang lebih lemah, atau perawinya berbeda.
Perbedaan dalam rantai perawi bisa menimbulkan variasi matan karena cara
periwayatan dan ingatan yang berbeda.'?

4. Faktor Metodologis dan Ideologis
Menurut analisis penelitian, sebagian konflik riwayat muncul karena perbedaan
metodologis dalam periwayatan dan kritik hadis, serta karena faktor ideologi para
periwayat atau penafsir. Penulis jurnal menyoroti bahwa beberapa perbedaan hadis

berkaitan dengan bagaimana ulama memilih riwayat (tarjih), menafsirkan konteks,

10 Nurjannah Ismail dan Dhiya Rahmah Yus, “Ikhtilaf Al-Hadits: Penyebab dan Pendekatan
Penyelesaiannya, ” EI-Sunan: Journal of Hadith and Religious Studies 1, no. 1 (2024): h. 65.

1 1bid, h. 66

12 Fadhilah Is, “Analisis Problem Solving pada Hadis Kontradiktif,” Shahih: Jurnal llmu
Kewahyuan (Universitas Islam Negeri Sumatera Utara), h. 130.

Page | 65



atau bahkan menolak sebagian riwayat atas dasar pemahaman teologis atau

hukum.®
Karena adanya faktor-faktor ini, para ulama menyadari bahwa perbedaan lahiriah
(tampak) tidak secara otomatis berarti kontradiksi hakiki. Oleh karena itu, diperlukan
kaidah-kaidah penyelesaian (seperti al-jam°, tarjih, naskh, tawaqquf) untuk menjelaskan
dan merekonsiliasi perbedaaan tersebut secara ilmiah.

Kaidah-Kaidah penyelesaian Mukhtalaf al-Hadis

Para ulama dan peneliti hadis telah menyepakati beberapa kaidah metodologis
utama untuk menangani hadis yang tampak saling bertentangan (mukhtalaf). Berdasarkan
kajian jurnal kontemporer, kaidah ini umumnya meliputi al-jam * wa al-tawfiq, at-tarjih,
an-naskh, dan tawaqquf.!* Keempat kaidah tersebut digunakan secara hirarkis dan
fleksibel, tergantung pada sifat dan karakter pertentangan hadis yang dihadapi dalam
proses analisis ilmiah.

Kaidah pertama yang paling didahulukan adalah al-jam* wa al-tawfiq, yaitu upaya
mengompromikan dua atau lebih hadis yang tampak bertentangan. Pada tahap ini, para
ulama berangkat dari asumsi bahwa perbedaan hadis sering kali disebabkan oleh
perbedaan situasi, kondisi, atau konteks pembicaraan. Oleh karena itu, hadis dipahami
dengan memperhatikan latar belakang sejarah, tempat, dan audiensnya. Contoh
penerapan kaidah ini dapat dilihat pada hadis tentang kewajiban berwudu setelah
mengonsumsi makanan yang dimasak dan hadis lain yang tidak mensyaratkannya, yang
kemudian dipahami sebagai berbicara dalam kondisi berbeda. Melalui jam*‘, makna hadis
disatukan dalam satu bingkai keselarasan, sementara tawfiq berfungsi sebagai proses
penyelarasan penafsiran. Apabila kompromi ini berhasil, maka tidak diperlukan
penerapan kaidah selanjutnya.

Ini adalah kaidah pertama yang diupayakan oleh para ulama. Melalui jam‘, dua atau
lebih hadis yang tampak bertentangan diusahakan untuk digabungkan maknanya dengan
memperhatikan konteks (sejarah, tempat, audiens) dan penafsiran ulang yang
memungkinkan kedua riwayat dipahami dalam satu bingkai keserasian. Tawfiq berarti

13 Nuraini A. Mannan, “Implikasi Metode Tarjih dalam Menyikapi Hadis-Hadis Kontradiktif,” EI-
Sunan: Journal of Hadith and Religious Studies 1, no. 2 (2024): h. 110.

14 K. Khairuddin, “Metode Penyelesaian Hadist Mukhtalif: Kajian Ta'arudh al-Adillah,”
Substantia: Jurnal llmu-1imu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): h. 23-24.

Page | 66



“penyelarasan” di mana perbedaan dirumuskan sebagai bagian dari kesatuan makna.’®
Jika metode ini berhasil diterapkan, maka tidak perlu beralih ke kaidah lain.

Apabila upaya kompromi tidak memungkinkan, maka langkah berikutnya adalah at-
tarjih, yaitu memilih hadis yang lebih kuat di antara dua riwayat yang bertentangan.
Penentuan kekuatan ini didasarkan pada sejumlah indikator, seperti kekuatan sanad dan
kualitas perawi, kesesuaiannya dengan al-Qur’an, dukungan dari praktik sahabat, serta
tingkat kemasyhuran hadis, baik dari sisi kemutawatiran maupun banyaknya syawahid.
Dalam kajian metodologi hadis modern, tarjih dipandang sebagai langkah penting untuk
memastikan bahwa hadis yang dijadikan dasar hukum memiliki legitimasi ilmiah yang
lebih kokoh.®

Jika kedua hadis sama-sama sahih dan tidak mungkin dikompromikan maupun
ditarjih secara meyakinkan, maka kaidah an-naskh dipertimbangkan. Naskh dipahami
sebagai penghapusan atau penggantian hukum sebelumnya oleh hadis yang datang
kemudian. Penerapan kaidah ini mensyaratkan adanya indikasi waktu atau bukti
kronologis yang jelas. Dalam banyak literatur akademik, naskh ditempatkan sebagai
solusi terakhir ketika perbedaan hadis benar-benar tidak dapat disatukan dan terdapat
perubahan konteks yang signifikan.!’

Sementara itu, kaidah tawaqquf digunakan apabila ketiga pendekatan sebelumnya
jam‘, tarjih, dan naskh tidak dapat diterapkan secara tegas. Dalam kondisi ini, para ulama
memilih untuk menahan penilaian dan tidak menetapkan hukum tertentu hingga
ditemukan dalil tambahan atau penjelasan yang lebih kuat. Sikap tawaqquf ini dalam
kajian kontemporer dipahami sebagai bentuk kehati-hatian ilmiah, yang menunjukkan
bahwa tidak semua pertentangan hadis dapat diselesaikan secara instan tanpa kajian yang
lebih mendalam.8

Dengan menggunakan kaidah-kaidah ini, para ulama tidak hanya berfokus pada
“menghilangkan pertentangan”, tetapi juga mempertahankan integritas sanad dan matan
hadis, serta mengakomodasi nuansa konteks historis dan tekstual. Metodologi ini

mencerminkan kedalaman analisis dan kehati-hatian ilmiah dalam tradisi ilmu hadis.

15 Nadhira Nurul Izza, Safrina Ariani, dan Restika Agustina, “Memahami Hadis-Hadis Mukhtalif,”
AL-ATSAR: Jurnal lImu Hadits 3, no. 1 (2025): h. 40-43.

16 Abd Wahid, Masbur, dan Jamalul Mukminin, “Metode Hadis Shahih dalam Perspektif
Muhammadiyah,” Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (2024): h. 340—
344,

17 Bisri Tujang, “Al-Nasikh wa al-Mansukh (Deskripsi Metode Interpretasi Hadis Kontradiktif),”
Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah 2, no. 2 (2025): 45-47.

18 Ibid, h. 130-132

Page | 67



Implikasi Kaidah Penyelesaian Mukhtalaf al-Hadis dalam Studi Hadis
Kontemporer
Kaidah-kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis memiliki dampak yang sangat

signifikan dalam pengembangan kajian hadis di era modern. Para peneliti kontemporer
menekankan bahwa metode seperti al-jam *, at-tarjih, an-naskh, dan tawaqquf tidak hanya
bersifat klasik, tetapi menjadi fondasi penting dalam menafsirkan riwayat secara
kontekstual dan relevan dengan realitas kekinian.'® Pendekatan rekonsiliatif ini
membantu memastikan bahwa pemahaman terhadap hadis tetap sejalan dengan
perkembangan sosial, ilmu pengetahuan, dan dinamika umat Islam saat ini.

Pertama, kaidah tersebut memungkinkan para peneliti untuk melakukan
rekontekstualisasi terhadap hadis-hadis yang tampak kontradiktif. Dengan memahami
konteks sejarah dan perubahan sosial, hadis dapat dibaca kembali secara proporsional
sehingga tidak dipahami secara tekstual semata.?° Pendekatan ini memberi ruang bagi
pemahaman hadis yang lebih universal tanpa mengabaikan autentisitasnya.

Kedua, implikasi lainnya adalah peningkatan ketelitian dalam kritik sanad dan
matan. Metode tarjih mendorong akademisi untuk menilai kualitas riwayat berdasarkan
parameter ilmiah, bukan sekadar preferensi mazhab atau kecenderungan teologis.?! Hal
ini memperkuat standar ilmiah dalam penelitian hadis dan membantu meminimalkan bias
penafsiran.

Ketiga, kaidah penyelesaian mukhtalaf juga mempengaruhi pengembangan figh
kontemporer. Banyak persoalan modern seperti bioetika, teknologi, atau relasi sosial
membutuhkan rujukan hadis, dan sering kali ditemukan riwayat-riwayat yang tampak
bertolak belakang. Dengan menggunakan prinsip jam‘, tarjih, dan naskh, para fugaha
dapat merumuskan hukum yang lebih komprehensif dan sesuai magasid al-syari‘ah.??
Metode ini membantu integrasi antara teks dan konteks, yang sangat penting dalam
hukum Islam masa Kini.

Akhirnya, implikasi penting lainnya adalah bahwa penggunaan kaidah mukhtalaf
mengajarkan sikap ilmiah yang kritis dan tidak tergesa-gesa dalam berfatwa. Ketika

seluruh kaidah tidak dapat diterapkan secara pasti, sikap tawaqquf memberi teladan untuk

19 Khairuddin, “Metode Penyelesaian Hadist Mukhtalif: Kajian Ta'arudh al-Adillah,” Substantia:
Jurnal lImu-llmu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): h. 25-26

20 1bid, h. 44-45,

21 |bid, h. 347-349

22 Jauhar Azizy, “Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Hadis Kontemporer,” Jurnal Studi
Hmu-1lmu Al-Qur’an dan Hadis 25, no. 2 (2024): h. 112-115.

Page | 68



menahan diri dan mencari dalil tambahan.?® Pendekatan ini menanamkan kehati-hatian
epistemologis yang menjadi ciri utama ulama hadis dalam tradisi intelektual Islam.
Kontribusi Ulama dalam Pengembangan Kajian Mukhtalaf al-Hadis

Kontribusi ulama dalam pengembangan konsep mukhtalaf al-hadis sangat besar
dan menjadi fondasi utama dalam disiplin ilmu hadis. Sejak masa klasik hingga era
modern, para ulama telah menyusun metodologi, kaidah, dan perangkat ilmiah untuk
menjelaskan hadis-hadis yang tampak bertentangan. Para peneliti kontemporer menilai
bahwa kontribusi mereka tidak hanya berupa karya kitab, tetapi juga sistem kritik dan
pendekatan epistemologis yang terus digunakan hingga saat ini.2

Pertama, kontribusi paling awal terlihat pada generasi ulama klasik seperti Imam
al-Syafi‘i, yang dianggap tokoh pertama yang meletakkan dasar metodologi penyelesaian
mukhtalaf melalui karyanya Zkhtilaf al-Hadith. Al-Syafi ‘i menegaskan bahwa mayoritas
hadis yang tampak bertentangan sebenarnya dapat diharmonisasikan, dan ia
memperkenalkan pendekatan al-jam‘, al-tawfig, dan naskh sebagai kerangka analisis
utama.?® Kontribusi ini kemudian menjadi pijakan bagi ulama setelahnya.

Kedua, ulama hadis periode berikutnya seperti lbn Qutaybah memberikan
kontribusi penting melalui karyanya Ta 'wil Mukhtalaf al-Hadith. bn Qutaybah fokus
pada pembelaan terhadap hadis-hadis yang dituduh kontradiktif oleh kelompok rasionalis
ekstrem pada masa Abbasiyah. la mengembangkan pendekatan linguistik, historis, dan
akal sehat (ra’y) untuk menjelaskan bahwa kontradiksi hadis umumnya bersifat semu
(zhahir).?8

Ketiga, ulama besar seperti Ibn Hajar al-Asgalani, al-Nawawi, dan al-Tahawi juga
memberikan kontribusi metodologis melalui karya syarah hadis dan kitab musthalah.
Dalam Syarh Shahih al-Bukhari (Fath al-Bari), Ibn Hajar menggunakan metode tarjih
dengan menilai kekuatan sanad dan kesesuaian matan. Al-Tahawi dalam Sharh Mushkil
al-Athar turut memperluas pembahasan metode jam*‘ dengan pendekatan fikih.?’ Hal ini

menunjukkan perkembangan metodologi mukhtalaf seiring perkembangan disiplin hadis.

23 1bid, h. 132-133.

24 1bid, h. 20-22.

25 Rabiatul Adawiyah, “Kontribusi Imam al-Syafi‘i dalam Penyelesaian Hadis-Hadis Mukhtalif,”
Jurnal Ushuluddin 32, no. 2 (2024): h. 145-147.

26 |bid, h. 105-107.

2! Muhammad Zainal Arifin, “Metodologi Penyelesaian Hadis Kontradiktif dalam Pemikiran Ibn
Hajar dan Al-Tahawi,” Jurnal Studi Ilmu Hadis 6, no. 1 (2024): h. 55-59.

Page | 69



Keempat, ulama kontemporer memberikan kontribusi penting dalam
membumikan metodologi mukhtalaf untuk isu-isu modern. Penelitian masa Kini
menyoroti kerja ilmiah tokoh seperti Yusuf al-Qaradawi, al-Buti, dan ulama Nusantara
yang menekankan pentingnya memahami konteks sosial dan perubahan zaman dalam
membaca hadis.?® Pendekatan mereka memperluas ruang lingkup penyelesaian mukhtalaf
dari sekadar rekonsiliasi teks menjadi integrasi antara teks, maqasid al-syari‘ah, dan
realitas sosial.

Dengan demikian, perkembangan konsep mukhtalaf al-hadis merupakan
perjalanan intelektual panjang, di mana setiap generasi ulama memberikan kontribusi
signifikan terhadap metode, teori, dan penguatan epistemologi kritik hadis hingga
menjadi disiplin yang matang seperti sekarang.

Relevansi Kaidah Mukhtalaf al-Hadis dalam Kehidupan Masa Kini

Kaidah-kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis memiliki relevansi yang sangat
besar dalam membentuk cara beragama masyarakat Muslim modern. Di era globalisasi,
umat menghadapi berbagai persoalan baru yang tidak ditemui pada masa klasik, mulai
dari perkembangan teknologi, dinamika sosial, hingga persoalan etika kontemporer.
Dalam konteks ini, metode rekonsiliasi hadis menjadi pedoman penting agar pemahaman
agama tetap moderat, akurat, dan sesuai dengan magqasid al-syari‘ah.?

Pertama, penggunaan kaidah mukhtalaf membantu umat Islam menghindari
pemahaman tekstual yang kaku terhadap hadis. Banyak hadis tampak saling bertentangan
bila dipahami secara literal, namun ketika dianalisis dengan metode jam*, tarjih, atau
melihat asbab al-wuriad, maknanya menjadi lebih proporsional dan tidak menimbulkan
kebingungan. Pendekatan ini menjadi instrumen penting dalam menangkal ekstremisme
keagamaan yang sering bersumber dari pembacaan parsial terhadap hadis.*

Kedua, kaidah ini mendukung lahirnya fatwa yang lebih kontekstual dan responsif
terhadap persoalan modern. Para ulama dan lembaga fatwa sering berhadapan dengan
riwayat-riwayat yang variatif ketika menetapkan hukum baru seperti fintech syariah,
rekayasa genetika, lingkungan, atau relasi gender. Dengan metode tarjih dan analisis
historis, keputusan hukum dapat dirumuskan dengan mempertimbangkan stabilitas dalil

dan kemaslahatan umat.3!

28 1bid, h. 114-117.
29 1bid, h. 27-29.
%0 1bid, h. 46-48.
31 Ibid, h. 116-118.

Page | 70



Ketiga, kaidah penyelesaian mukhtalaf juga memperkuat pendidikan hadis di
tingkat akademik maupun masyarakat umum. Pemahaman bahwa perbedaan riwayat
dapat diselesaikan secara metodologis mengajarkan sikap ilmiah dan toleransi terhadap
perbedaan pendapat. Dengan demikian, kaidah mukhtalaf tidak hanya berfungsi sebagai
metode kritik teks, tetapi juga sebagai instrumen membangun kedewasaan intelektual
umat.®

Keempat, penerapan kaidah ini mengajarkan etika intelektual berupa tawaqquf
ketika data belum memadai. Sikap menahan diri ini penting dalam menghadapi isu-isu
yang belum memiliki dalil kuat atau belum disepakati para ulama. Pendekatan ini
mencegah munculnya klaim keagamaan yang tergesa-gesa, dan menjaga otoritas
keilmuan dalam tradisi hadis.*

KESIMPULAN

Kajian Mukhtalaf al-Hadis merupakan disiplin penting dalam ilmu hadis yang
bertujuan menyelesaikan hadis-hadis yang tampak saling bertentangan. Disiplin ini tidak
hanya berfungsi menjaga konsistensi teks-teks hadis, tetapi juga memastikan bahwa
pemahaman umat terhadap ajaran Nabi Muhammad SAW tetap utuh, sistematis, dan tidak
terjebak pada kontradiksi semu. Dengan demikian, Mukhtalaf al-Hadis menjadi pilar
fundamental dalam menjaga otoritas dan keharmonisan sumber hukum Islam.

Kaidah-kaidah penyelesaian seperti al-jam ‘ wa al-tawfiq, al-tarjih, al-naskh, dan
tawaqquf menunjukkan bahwa ulama memiliki metodologi yang matang dalam
menghadapi keragaman riwayat. Penerapan metode-metode ini tidak hanya bersifat
teoritis, tetapi juga telah diuji dalam berbagai persoalan fikih, akidah, maupun hukum
sosial. Keberadaannya membuktikan bahwa hadis tidak harus dipahami secara parsial,
melainkan melalui proses komprehensif yang mempertimbangkan konteks, kualitas
sanad, dan substansi matan.

Kontribusi para ulama klasik dan kontemporer dalam pengembangan Mukhtalaf
al-Hadis menunjukkan dinamika keilmuan Islam yang terus berkembang. Tokoh-tokoh
seperti al-Shafi‘i, Ibn Qutaybah, Ibn al-Jawzi, dan ulama modern seperti Subhi al-Salih
turut memperkaya metodologi penyelesaian kontradiksi hadis melalui karya-karya
sistematis yang menjadi rujukan hingga saat ini. Upaya ini memperlihatkan pentingnya

kesinambungan keilmuan dan adaptasi metode terhadap kebutuhan zaman.

32 M. Quraish Shobari, “Urgensi Metodologi Pemahaman Hadis dalam Pendidikan Islam
Kontemporer,” Jurnal Kajian Keislaman 10, no. 1 (2023): h. 55-57.
3 Ibid, h. 133-134.

Page | 71



Secara keseluruhan, kajian Mukhtalaf al-Hadis memberikan manfaat besar dalam
menjaga relevansi hadis sebagai pedoman kehidupan umat Islam di berbagai era. Melalui
pendekatan metodologis yang matang dan didukung dengan kontribusi ulama lintas
generasi, penyelesaian kontradiksi hadis tidak hanya bersifat akademis, tetapi juga
berdampak praktis dalam penetapan hukum. Dengan demikian, kajian ini tetap menjadi
disiplin yang penting dan terus berkembang dalam khazanah ilmu keislaman.

DAFTAR PUSTAKA
Adawiyah Rabiatul, “Kontribusi Imam al-Syafi‘i dalam Penyelesaian Hadis-

Hadis Mukhtalif,” Jurnal Ushuluddin 32, no. 2 (2024): h. 145-147.

Amalia Rizki, “Musykil al-Hadits: Telaah Epistemologis dan Metodologis,”
Jurnal Living Hadis 5, no. 2 (2020): h. 199-201

Arifin Muhammad Zainal, “Metodologi Penyelesaian Hadis Kontradiktif dalam
Pemikiran Ibn Hajar dan Al-Tahawi,” Jurnal Studi limu Hadis 6, no. 1
(2024): h. 55-59.

Azizy Jauhar, “Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Hadis Kontemporer,”
Jurnal Studi limu-llmu Al-Qur’an dan Hadis 25, no. 2 (2024): h. 112-115.

Is Fadhilah, “Analisis Problem Solving pada Hadis Kontradiktif,” Shahih: Jurnal
IImu Kewahyuan (Universitas Islam Negeri Sumatera Utara), h. 130.

Ismail Nurjannah dan Dhiya Rahmah Yus, “Ikhtilaf Al-Hadits: Penyebab dan
Pendekatan Penyelesaiannya, ” EI-Sunan: Journal of Hadith and Religious
Studies 1, no. 1 (2024): h. 65.

Izza Nadhira Nurul, Safrina Ariani, dan Restika Agustina, “Memahami Hadis-
Hadis Mukhtalif,” AL-ATSAR: Jurnal llmu Hadits 3, no. 1 (2025): h. 40—
43.

Kamaluddin M., “Kaidah Penyelesaian Mukhtalaf al-Hadis dalam Perspektif
Ulama Hadis,” Jurnal An-Nida’ 44, no. 1 (2020): h. 22-25

Khairuddin K., “Metode Penyelesaian Hadist Mukhtalif: Kajian Ta'arudh al-
Adillah,” Substantia: Jurnal llmu-llmu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): h.
23-24.

Khairuddin, “Metode Penyelesaian Hadist Mukhtalif: Kajian Ta'arudh al-
Adillah,” Substantia: Jurnal llmu-llmu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): h.
25-26.

Page | 72



Mannan Nuraini A., “Implikasi Metode Tarjih dalam Menyikapi Hadis-Hadis
Kontradiktif,” EI-Sunan: Journal of Hadith and Religious Studies 1, no. 2
(2024): h. 110.

Maryam Siti, “Perbedaan Redaksi dan Konteks dalam Studi Hadis,” Jurnal Al-
Dzikra 5, no. 2 (2021): h. 134-137.

Musyafiq Ahmad, “Pemahaman Kontekstual Hadis dalam Wacana
Kontemporer,” Jurnal Studi Keislaman 12, no. 2 (2020): h. 210-212

Shobari M. Quraish, “Urgensi Metodologi Pemahaman Hadis dalam Pendidikan
Islam Kontemporer,” Jurnal Kajian Keislaman 10, no. 1 (2023): h. 55-57.

Sopian Rahmat, “Analisis Kontradiksi Semu dalam Hadis-Hadis Nabi,” Jurnal
IImu Ushuluddin 18, no. 1 (2019): h. 6668

Syaifuddin, Muhammad, “Pendekatan Ulama dalam Menyikapi Hadis-Hadis
Mukhtalaf,” Jurnal llmu Hadis 2, no. 1 (2019): h. 45-47.

Tujang Bisri, “Al-Nasikh wa al-Mansukh (Deskripsi Metode Interpretasi Hadis
Kontradiktif),” Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah 2, no. 2 (2025): 45—
47.

Wahid Abd, Masbur, dan Jamalul Mukminin, “Metode Hadis Shahih dalam
Perspektif Muhammadiyah,” Ta’wiluna: Jurnal llmu Al-Qur’an, Tafsir
dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (2024): h. 340-344.

Page | 73



