
Page | 61  
 

 Volume 3 Nomor 2 (Desember 2024) 

  El-Mizzi: Jurnal Ilmu Hadis 

 Hal. 61-73 

 

KAIDAH PENYELESAIAN MUKHTALAF AL-HADIS 

Sandi Sahempa1, Noval Runtukahu2, Isnayanti3 

IAIN Sultan Amai Gorontalo 

e-mail: sahempasandi@gmail.com1, runtukahunoval@gmail.com2, 

isnayanti@iaingorontalo.ac.id3 

 

ABSTRAK 

Artikel ini membahas kaidah-kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis, yaitu fenomena 

ketika dua atau lebih hadis tampak saling bertentangan secara tekstual, sehingga 

berpotensi menimbulkan kesalahpahaman dalam penetapan hukum Islam. Latar belakang 

kajian ini didasarkan pada kebutuhan untuk menegaskan bahwa pertentangan hadis tidak 

selalu bersifat substantif, melainkan sering kali muncul akibat keterbatasan pemahaman 

terhadap konteks dan metodologi periwayatan. Tujuan penelitian ini adalah 

mengidentifikasi dan menganalisis kaidah-kaidah utama yang digunakan ulama hadis 

dalam menyelesaikan mukhtalaf al-hadis serta menjelaskan faktor-faktor yang 

melatarbelakangi munculnya kontradiksi semu. Metode penelitian yang digunakan adalah 

studi kepustakaan dengan pendekatan deskriptif-analitis terhadap literatur klasik dan 

kontemporer ilmu hadis. Hasil kajian menunjukkan bahwa terdapat empat kaidah pokok 

dalam penyelesaian mukhtalaf al-hadis, yaitu al-jam‘ wa al-taufiq, al-tarjih, al-naskh, dan 

tawaqquf, yang masing-masing memiliki dasar ilmiah dan hierarki penerapan tertentu. 

Selain itu, perbedaan konteks peristiwa, variasi redaksi hadis, kualitas sanad, serta 

perbedaan pemahaman perawi menjadi faktor utama munculnya kontradiksi tekstual. 

Kesimpulan penelitian ini menegaskan bahwa mukhtalaf al-hadis bukanlah bukti 

kelemahan hadis, melainkan menunjukkan kekayaan metodologi ilmu hadis yang 

sistematis dan relevan dalam menjawab problem keilmuan Islam sepanjang zaman. 

Kata Kunci: Mukhtalaf al-Hadis, Kaidah Hadis, Metodologi Hadis, Kritik Hadis 

 

ABSTRACT 

This article discusses the principles for resolving mukhtalaf al-hadith, a phenomenon in 

which two or more hadiths appear to contradict one another textually and may lead to 

misunderstandings in Islamic legal interpretation. The background of this study is based 

on the need to reaffirm that apparent contradictions in hadith are not necessarily 

substantive inconsistencies, but often arise from limited contextual and methodological 

understanding. The purpose of this research is to identify and analyze the main principles 

employed by hadith scholars in resolving mukhtalaf al-hadith and to explain the factors 

contributing to apparent contradictions. This study uses a library research method with 

a descriptive-analytical approach, examining both classical and contemporary hadith 

literature. The findings indicate that four principal methods are applied in resolving 

mukhtalaf al-hadith, namely al-jam‘ wa al-tawfiq, al-tarjih, al-naskh, and tawaqquf, each 

of which has a clear scientific basis and hierarchical application. Furthermore, 

differences in historical context, variations in textual transmission, the reliability of 

sanad, and narrators’ interpretations are identified as major causes of textual 

mailto:sahempasandi@gmail.com
mailto:runtukahunoval@gmail.com
mailto:isnayanti@iaingorontalo.ac.id


Page | 62  
 

discrepancies. The study concludes that mukhtalaf al-hadith does not undermine the 

authority of hadith, but rather demonstrates the robustness and systematic nature of 

hadith methodology in addressing scholarly challenges across generations. 

Keywords: Mukhtalaf al-Hadith, Hadith Principles, Hadith Methodology, Hadith 

Criticism 

 

PENDAHULUAN 

       Kajian hadis merupakan salah satu pilar utama dalam disiplin keilmuan Islam, karena 

hadis tidak hanya berfungsi sebagai penjelas al-Qur’an, tetapi juga sebagai sumber hukum 

kedua setelah kitab suci. Di antara cabang ilmu hadis yang memiliki peranan penting 

adalah studi mengenai mukhtalaf al-hadis, yaitu pembahasan tentang hadis-hadis yang 

secara lahir tampak saling bertentangan. Fenomena kontradiksi lahiriah ini seringkali 

menimbulkan kebingungan bagi pembaca awam dan membuka ruang kritik dari kalangan 

yang meragukan otoritas hadis sebagai sumber ajaran.1 Oleh karena itu, para ulama hadis 

sejak periode awal telah mengembangkan metodologi yang sistematis untuk menelaah, 

mengklarifikasi, dan menyelesaikan berbagai bentuk pertentangan tersebut. 

 Urgensi pembahasan mukhtalaf al-hadis tidak hanya bersifat historis, tetapi juga 

relevan dalam konteks intelektual kontemporer. Di era modern, diskursus akademik, 

kritik orientalis, serta pendekatan tekstual yang kaku menjadikan studi ini semakin 

penting untuk memperkuat pemahaman komprehensif terhadap sunnah.2 Tanpa 

memahami prinsip-prinsip mukhtalaf, pembaca dapat salah menilai bahwa hadis-hadis 

tersebut benar-benar kontradiktif, padahal penelitian kontemporer menunjukkan bahwa 

pertentangan tersebut hanya bersifat semu dan dapat diselesaikan melalui metode ilmiah 

yang telah dibangun ulama.3 

 Melalui disiplin ini, para ulama menegaskan bahwa teks hadis harus dipahami 

dalam kerangka epistemologis yang kokoh. Perbedaan konteks peristiwa, keragaman 

redaksi, kualitas sanad, maupun variasi situasi penyampaian menjadi aspek-aspek yang 

sering melatarbelakangi munculnya kesan kontradiktif.4 Dengan demikian, pembahasan 

 
1 Muhammad Syaifuddin, “Pendekatan Ulama dalam Menyikapi Hadis-Hadis Mukhtalaf,” Jurnal 

Ilmu Hadis 2, no. 1 (2019): h. 45–47. 
2 Ahmad Musyafiq, “Pemahaman Kontekstual Hadis dalam Wacana Kontemporer,” Jurnal Studi 

Keislaman 12, no. 2 (2020): h. 210–212 
3 Rahmat Sopian, “Analisis Kontradiksi Semu dalam Hadis-Hadis Nabi,” Jurnal Ilmu Ushuluddin 

18, no. 1 (2019): h. 66–68 
4 Siti Maryam, “Perbedaan Redaksi dan Konteks dalam Studi Hadis,” Jurnal Al-Dzikra 5, no. 2 

(2021): h. 134–137. 



Page | 63  
 

mukhtalaf bukan hanya upaya menghilangkan kontradiksi, tetapi juga menunjukkan 

ketelitian ilmu hadis dalam menjaga integritas syariat. 

 Dalam kerangka itulah kajian mengenai kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis 

menjadi penting. Kaidah-kaidah seperti al-jam‘ wa al-taufiq, al-tarjih, al-naskh, dan 

tawaqquf merupakan perangkat ilmiah yang telah digunakan ulama selama berabad-abad 

untuk memahami hadis secara utuh. Metode-metode ini menunjukkan kedalaman 

pendekatan kritik hadis yang bersifat tekstual, kontekstual, dan historis, sehingga relevan 

dipakai dalam penelitian modern.5 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini merupakan penelitian kepustakaan (library research) dengan 

pendekatan kualitatif-deskriptif yang berfokus pada kajian konseptual dan metodologis 

mengenai mukhtalaf al-hadis. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis kaidah-kaidah 

penyelesaian hadis-hadis yang tampak saling bertentangan berdasarkan kerangka 

keilmuan ilmu hadis dan ushul fiqh. Pendekatan normatif-teoretis digunakan untuk 

menelaah pandangan ulama klasik dan kontemporer, serta pendekatan historis-

kontekstual diterapkan guna memahami latar belakang munculnya perbedaan riwayat 

hadis, konteks periwayatan (asbabul wurud), dan dinamika perkembangan metodologi 

penyelesaiannya. 

 Sumber data penelitian ini terdiri atas sumber primer berupa kitab-kitab klasik dan 

karya otoritatif dalam bidang ilmu hadis yang membahas mukhtalaf al-hadis, serta sumber 

sekunder berupa jurnal ilmiah dan literatur kontemporer yang relevan. Pengumpulan data 

dilakukan melalui teknik dokumentasi dengan menelaah dan mengkaji secara kritis 

literatur yang telah dihimpun. Data kemudian dianalisis menggunakan metode analisis isi 

(content analysis) untuk mengidentifikasi, mengklasifikasikan, dan mengevaluasi kaidah-

kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis, sehingga dapat ditarik kesimpulan secara 

induktif-analitis mengenai relevansi dan implikasinya dalam studi hadis kontemporer. 

HASIL DAN PEMBAHASAAN 

Konsep Dasar Mukhtalaf al-Hadis 

       Mukhtalaf al-hadis adalah cabang ilmu hadis yang berfokus pada kajian terhadap 

hadis-hadis yang secara lahir tampak saling bertentangan sehingga memerlukan analisis 

metodologis untuk memahami keselarasan maknanya. Para ulama menekankan bahwa 

 
5 M. Kamaluddin, “Kaidah Penyelesaian Mukhtalaf al-Hadis dalam Perspektif Ulama Hadis,” 

Jurnal An-Nida’ 44, no. 1 (2020): h.  22–25 



Page | 64  
 

kontradiksi tersebut bersifat zāhir (seeming contradiction), bukan pertentangan hakiki, 

karena setiap riwayat memiliki konteks dan situasi yang dapat menjelaskan perbedaan 

redaksi dan hukum yang tampak berlawanan.6 Oleh karena itu, disiplin ini menjadi 

penting untuk menjaga otoritas hadis serta memastikan bahwa pemaknaan terhadap 

sunnah didasarkan pada kajian ilmiah, bukan persepsi tekstual yang dangkal. 

        Dalam tradisi ulama hadis, mukhtalaf al-hadis dibedakan dari beberapa istilah lain 

yang sering dianggap serupa padahal memiliki ruang lingkup berbeda. Musykil al-hadis 

merujuk pada hadis yang sulit dipahami maknanya tetapi tidak bertentangan dengan 

riwayat lain, sementara ma‘lūl berkaitan dengan hadis yang mengandung cacat 

tersembunyi pada sanad atau matannya.7 Adapun nasikh wa mansukh berhubungan 

dengan perubahan hukum akibat kronologi hadis. Pemahaman term-term tersebut 

membantu peneliti mengategorikan problem hadis dengan tepat sehingga metode 

penyelesaiannya pun menjadi lebih akurat. 

        Fenomena munculnya mukhtalaf juga berkaitan erat dengan dinamika periwayatan 

hadis. Perbedaan konteks peristiwa, keragaman situasi ketika Nabi menyampaikan ajaran, 

serta perbedaan redaksi yang diingat oleh para sahabat menjadi faktor penting yang 

menyebabkan adanya kesan kontradiktif dalam riwayat-riwayat tertentu.8 Beberapa hadis 

disampaikan dalam kondisi berbeda, kepada audiens yang berbeda, atau dalam momen 

hukum yang mengalami perkembangan, sehingga memberikan variasi yang wajar dalam 

matan. Dengan memahami aspek historis, linguistik, dan sosial dari hadis, para ulama 

mampu menunjukkan bahwa perbedaan tersebut tidak bertentangan, melainkan saling 

melengkapi. 

       Selain itu, para sarjana kontemporer menegaskan bahwa mukhtalaf al-hadis 

merupakan bukti kedalaman metodologi ulama dalam menyeleksi dan memahami teks 

hadis. Melalui pendekatan analitis, kritis, dan kontekstual, ulama mampu menguraikan 

berbagai perbedaan riwayat dengan cara yang tetap menjaga integritas sunnah serta 

mempertahankan koherensi hukum Islam.9 Oleh karena itu, mempelajari konsep dasar 

mukhtalaf al-hadis menjadi langkah fundamental sebelum mempelajari kaidah-kaidah 

penyelesaiannya secara lebih mendalam. 

Penyebab Terjadinya Mukhtalaf al-Hadis 

 
6 Ibid, h. 45–47. 
7 Rizki Amalia, “Musykil al-Hadits: Telaah Epistemologis dan Metodologis,” Jurnal Living Hadis 

5, no. 2 (2020): h. 199–201 
8 Ibid, h. 134–137. 
9 Ibid, h. 22–25. 



Page | 65  
 

Mukhtalaf al-hadis tidak muncul secara kebetulan; terdapat sejumlah faktor yang 

melatarbelakangi perbedaan-perbedaan yang tampak antara riwayat-riwayat hadis. 

Menurut kajian kontemporer ulama dan peneliti ilmu hadis, penyebab tersebut dapat 

diklasifikasikan ke dalam beberapa kategori utama:  

1. Faktor Konteks Historis (Asbab al-Wurud) 

Salah satu penyebab penting adalah perbedaan situasi ketika hadis disampaikan. 

Riwayat yang tampak berbeda mungkin sebenarnya merujuk pada konteks yang 

berlainan seperti kondisi sosial, latar waktu, atau audiens. Ulama menekankan 

pentingnya memperhatikan asbāb al-wurūd (sebab turunnya atau sebab 

penyampaian) untuk memahami apakah satu riwayat menyatu dengan riwayat lain 

secara historis.10 

2. Variasi Redaksi (Lafadz) dan Makna 

Perbedaan redaksi antar riwayat sangat mungkin terjadi karena para sahabat 

menyampaikan ucapan Nabi dalam kata-kata mereka sendiri atau sesuai ingatan 

masing-masing. Perbedaan ini bisa terkait dengan pilihan kata, urutan kalimat, 

ataupun nuansa makna. Selain itu, variasi ini tidak selalu mencerminkan 

pertentangan substansial; melainkan bisa jadi akibat perbedaan ulasan bahasa atau 

interpretasi para perawi.11 

3. Perbedaan dalam Sanad (Jalur Periwayatan) 

Tingkat kualitas sanad sangat memengaruhi munculnya mukhtalaf. Ada riwayat 

yang disampaikan melalui rantai perawi yang sangat kuat dan terpercaya, 

sementara riwayat lain memiliki sanad yang lebih lemah, atau perawinya berbeda. 

Perbedaan dalam rantai perawi bisa menimbulkan variasi matan karena cara 

periwayatan dan ingatan yang berbeda.12 

4. Faktor Metodologis dan Ideologis 

Menurut analisis penelitian, sebagian konflik riwayat muncul karena perbedaan 

metodologis dalam periwayatan dan kritik hadis, serta karena faktor ideologi para 

periwayat atau penafsir. Penulis jurnal menyoroti bahwa beberapa perbedaan hadis 

berkaitan dengan bagaimana ulama memilih riwayat (tarjih), menafsirkan konteks, 

 
10 Nurjannah Ismail dan Dhiya Rahmah Yus, “Ikhtilaf Al-Hadits: Penyebab dan Pendekatan 

Penyelesaiannya,” El-Sunan: Journal of Hadith and Religious Studies 1, no. 1 (2024): h. 65. 
11 Ibid, h. 66 
12 Fadhilah Is, “Analisis Problem Solving pada Hadis Kontradiktif,” Shahih: Jurnal Ilmu 

Kewahyuan (Universitas Islam Negeri Sumatera Utara), h. 130. 



Page | 66  
 

atau bahkan menolak sebagian riwayat atas dasar pemahaman teologis atau 

hukum.13 

Karena adanya faktor-faktor ini, para ulama menyadari bahwa perbedaan lahiriah 

(tampak) tidak secara otomatis berarti kontradiksi hakiki. Oleh karena itu, diperlukan 

kaidah-kaidah penyelesaian (seperti al-jam‘, tarjih, naskh, tawaqquf) untuk menjelaskan 

dan merekonsiliasi perbedaaan tersebut secara ilmiah. 

Kaidah-Kaidah penyelesaian Mukhtalaf al-Hadis  

 Para ulama dan peneliti hadis telah menyepakati beberapa kaidah metodologis 

utama untuk menangani hadis yang tampak saling bertentangan (mukhtalaf). Berdasarkan 

kajian jurnal kontemporer, kaidah ini umumnya meliputi al-jam‘ wa al-tawfiq, at-tarjih, 

an-naskh, dan tawaqquf.14 Keempat kaidah tersebut digunakan secara hirarkis dan 

fleksibel, tergantung pada sifat dan karakter pertentangan hadis yang dihadapi dalam 

proses analisis ilmiah. 

 Kaidah pertama yang paling didahulukan adalah al-jam‘ wa al-tawfiq, yaitu upaya 

mengompromikan dua atau lebih hadis yang tampak bertentangan. Pada tahap ini, para 

ulama berangkat dari asumsi bahwa perbedaan hadis sering kali disebabkan oleh 

perbedaan situasi, kondisi, atau konteks pembicaraan. Oleh karena itu, hadis dipahami 

dengan memperhatikan latar belakang sejarah, tempat, dan audiensnya. Contoh 

penerapan kaidah ini dapat dilihat pada hadis tentang kewajiban berwudu setelah 

mengonsumsi makanan yang dimasak dan hadis lain yang tidak mensyaratkannya, yang 

kemudian dipahami sebagai berbicara dalam kondisi berbeda. Melalui jam‘, makna hadis 

disatukan dalam satu bingkai keselarasan, sementara tawfiq berfungsi sebagai proses 

penyelarasan penafsiran. Apabila kompromi ini berhasil, maka tidak diperlukan 

penerapan kaidah selanjutnya. 

Ini adalah kaidah pertama yang diupayakan oleh para ulama. Melalui jam‘, dua atau 

lebih hadis yang tampak bertentangan diusahakan untuk digabungkan maknanya dengan 

memperhatikan konteks (sejarah, tempat, audiens) dan penafsiran ulang yang 

memungkinkan kedua riwayat dipahami dalam satu bingkai keserasian. Tawfiq berarti 

 
13 Nuraini A. Mannan, “Implikasi Metode Tarjih dalam Menyikapi Hadis-Hadis Kontradiktif,” El-

Sunan: Journal of Hadith and Religious Studies 1, no. 2 (2024): h. 110. 
14 K. Khairuddin, “Metode Penyelesaian Hadist Mukhtalif: Kajian Ta'arudh al-Adillah,” 

Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): h. 23–24. 



Page | 67  
 

“penyelarasan” di mana perbedaan dirumuskan sebagai bagian dari kesatuan makna.15 

Jika metode ini berhasil diterapkan, maka tidak perlu beralih ke kaidah lain. 

Apabila upaya kompromi tidak memungkinkan, maka langkah berikutnya adalah at-

tarjih, yaitu memilih hadis yang lebih kuat di antara dua riwayat yang bertentangan. 

Penentuan kekuatan ini didasarkan pada sejumlah indikator, seperti kekuatan sanad dan 

kualitas perawi, kesesuaiannya dengan al-Qur’an, dukungan dari praktik sahabat, serta 

tingkat kemasyhuran hadis, baik dari sisi kemutawatiran maupun banyaknya syawahid. 

Dalam kajian metodologi hadis modern, tarjih dipandang sebagai langkah penting untuk 

memastikan bahwa hadis yang dijadikan dasar hukum memiliki legitimasi ilmiah yang 

lebih kokoh.16 

Jika kedua hadis sama-sama sahih dan tidak mungkin dikompromikan maupun 

ditarjih secara meyakinkan, maka kaidah an-naskh dipertimbangkan. Naskh dipahami 

sebagai penghapusan atau penggantian hukum sebelumnya oleh hadis yang datang 

kemudian. Penerapan kaidah ini mensyaratkan adanya indikasi waktu atau bukti 

kronologis yang jelas. Dalam banyak literatur akademik, naskh ditempatkan sebagai 

solusi terakhir ketika perbedaan hadis benar-benar tidak dapat disatukan dan terdapat 

perubahan konteks yang signifikan.17 

Sementara itu, kaidah tawaqquf digunakan apabila ketiga pendekatan sebelumnya 

jam‘, tarjih, dan naskh tidak dapat diterapkan secara tegas. Dalam kondisi ini, para ulama 

memilih untuk menahan penilaian dan tidak menetapkan hukum tertentu hingga 

ditemukan dalil tambahan atau penjelasan yang lebih kuat. Sikap tawaqquf ini dalam 

kajian kontemporer dipahami sebagai bentuk kehati-hatian ilmiah, yang menunjukkan 

bahwa tidak semua pertentangan hadis dapat diselesaikan secara instan tanpa kajian yang 

lebih mendalam.18 

Dengan menggunakan kaidah-kaidah ini, para ulama tidak hanya berfokus pada 

“menghilangkan pertentangan”, tetapi juga mempertahankan integritas sanad dan matan 

hadis, serta mengakomodasi nuansa konteks historis dan tekstual. Metodologi ini 

mencerminkan kedalaman analisis dan kehati-hatian ilmiah dalam tradisi ilmu hadis. 

 
15 Nadhira Nurul Izza, Safrina Ariani, dan Restika Agustina, “Memahami Hadis-Hadis Mukhtalif,” 

AL-ATSAR: Jurnal Ilmu Hadits 3, no. 1 (2025): h. 40–43. 
16 Abd Wahid, Masbur, dan Jamalul Mukminin, “Metode Hadis Shahih dalam Perspektif 

Muhammadiyah,” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (2024): h. 340–

344. 
17 Bisri Tujang, “Al-Nasikh wa al-Mansukh (Deskripsi Metode Interpretasi Hadis Kontradiktif),” 

Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah 2, no. 2 (2025): 45–47. 
18 Ibid, h. 130–132 



Page | 68  
 

Implikasi Kaidah Penyelesaian Mukhtalaf al-Hadis dalam Studi Hadis 

Kontemporer 

 Kaidah-kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis memiliki dampak yang sangat 

signifikan dalam pengembangan kajian hadis di era modern. Para peneliti kontemporer 

menekankan bahwa metode seperti al-jam‘, at-tarjih, an-naskh, dan tawaqquf tidak hanya 

bersifat klasik, tetapi menjadi fondasi penting dalam menafsirkan riwayat secara 

kontekstual dan relevan dengan realitas kekinian.19 Pendekatan rekonsiliatif ini 

membantu memastikan bahwa pemahaman terhadap hadis tetap sejalan dengan 

perkembangan sosial, ilmu pengetahuan, dan dinamika umat Islam saat ini. 

 Pertama, kaidah tersebut memungkinkan para peneliti untuk melakukan 

rekontekstualisasi terhadap hadis-hadis yang tampak kontradiktif. Dengan memahami 

konteks sejarah dan perubahan sosial, hadis dapat dibaca kembali secara proporsional 

sehingga tidak dipahami secara tekstual semata.20 Pendekatan ini memberi ruang bagi 

pemahaman hadis yang lebih universal tanpa mengabaikan autentisitasnya. 

 Kedua, implikasi lainnya adalah peningkatan ketelitian dalam kritik sanad dan 

matan. Metode tarjih mendorong akademisi untuk menilai kualitas riwayat berdasarkan 

parameter ilmiah, bukan sekadar preferensi mazhab atau kecenderungan teologis.21 Hal 

ini memperkuat standar ilmiah dalam penelitian hadis dan membantu meminimalkan bias 

penafsiran. 

 Ketiga, kaidah penyelesaian mukhtalaf juga mempengaruhi pengembangan fiqh 

kontemporer. Banyak persoalan modern seperti bioetika, teknologi, atau relasi sosial 

membutuhkan rujukan hadis, dan sering kali ditemukan riwayat-riwayat yang tampak 

bertolak belakang. Dengan menggunakan prinsip jam‘, tarjih, dan naskh, para fuqaha 

dapat merumuskan hukum yang lebih komprehensif dan sesuai maqāṣid al-syarī‘ah.22 

Metode ini membantu integrasi antara teks dan konteks, yang sangat penting dalam 

hukum Islam masa kini. 

 Akhirnya, implikasi penting lainnya adalah bahwa penggunaan kaidah mukhtalaf 

mengajarkan sikap ilmiah yang kritis dan tidak tergesa-gesa dalam berfatwa. Ketika 

seluruh kaidah tidak dapat diterapkan secara pasti, sikap tawaqquf memberi teladan untuk 

 
19 Khairuddin, “Metode Penyelesaian Hadist Mukhtalif: Kajian Ta'arudh al-Adillah,” Substantia: 

Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): h. 25–26. 
20 Ibid, h. 44–45. 
21 Ibid, h. 347–349. 
22 Jauhar Azizy, “Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Hadis Kontemporer,” Jurnal Studi 

Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 25, no. 2 (2024): h. 112–115. 



Page | 69  
 

menahan diri dan mencari dalil tambahan.23 Pendekatan ini menanamkan kehati-hatian 

epistemologis yang menjadi ciri utama ulama hadis dalam tradisi intelektual Islam. 

Kontribusi Ulama dalam Pengembangan Kajian Mukhtalaf al-Hadis 

 Kontribusi ulama dalam pengembangan konsep mukhtalaf al-hadis sangat besar 

dan menjadi fondasi utama dalam disiplin ilmu hadis. Sejak masa klasik hingga era 

modern, para ulama telah menyusun metodologi, kaidah, dan perangkat ilmiah untuk 

menjelaskan hadis-hadis yang tampak bertentangan. Para peneliti kontemporer menilai 

bahwa kontribusi mereka tidak hanya berupa karya kitab, tetapi juga sistem kritik dan 

pendekatan epistemologis yang terus digunakan hingga saat ini.24 

 Pertama, kontribusi paling awal terlihat pada generasi ulama klasik seperti Imam 

al-Syafi‘i, yang dianggap tokoh pertama yang meletakkan dasar metodologi penyelesaian 

mukhtalaf melalui karyanya Ikhtilāf al-Hadīth. Al-Syafi‘i menegaskan bahwa mayoritas 

hadis yang tampak bertentangan sebenarnya dapat diharmonisasikan, dan ia 

memperkenalkan pendekatan al-jam‘, al-tawfiq, dan naskh sebagai kerangka analisis 

utama.25 Kontribusi ini kemudian menjadi pijakan bagi ulama setelahnya. 

 Kedua, ulama hadis periode berikutnya seperti Ibn Qutaybah memberikan 

kontribusi penting melalui karyanya Ta’wīl Mukhtalaf al-Hadīth. Ibn Qutaybah fokus 

pada pembelaan terhadap hadis-hadis yang dituduh kontradiktif oleh kelompok rasionalis 

ekstrem pada masa Abbasiyah. Ia mengembangkan pendekatan linguistik, historis, dan 

akal sehat (ra’y) untuk menjelaskan bahwa kontradiksi hadis umumnya bersifat semu 

(zhāhir).26 

 Ketiga, ulama besar seperti Ibn Hajar al-Asqalani, al-Nawawi, dan al-Tahawi juga 

memberikan kontribusi metodologis melalui karya syarah hadis dan kitab musthalah. 

Dalam Syarh Shahih al-Bukhari (Fath al-Bari), Ibn Hajar menggunakan metode tarjih 

dengan menilai kekuatan sanad dan kesesuaian matan. Al-Tahawi dalam Sharh Mushkil 

al-Athar turut memperluas pembahasan metode jam‘ dengan pendekatan fikih.27 Hal ini 

menunjukkan perkembangan metodologi mukhtalaf seiring perkembangan disiplin hadis. 

 
23 Ibid, h. 132–133. 
24 Ibid, h. 20–22. 
25 Rabiatul Adawiyah, “Kontribusi Imam al-Syafi‘i dalam Penyelesaian Hadis-Hadis Mukhtalif,” 

Jurnal Ushuluddin 32, no. 2 (2024): h. 145–147. 
26 Ibid, h. 105–107. 
27 Muhammad Zainal Arifin, “Metodologi Penyelesaian Hadis Kontradiktif dalam Pemikiran Ibn 

Hajar dan Al-Tahawi,” Jurnal Studi Ilmu Hadis 6, no. 1 (2024): h. 55–59. 



Page | 70  
 

 Keempat, ulama kontemporer memberikan kontribusi penting dalam 

membumikan metodologi mukhtalaf untuk isu-isu modern. Penelitian masa kini 

menyoroti kerja ilmiah tokoh seperti Yusuf al-Qaradawi, al-Buti, dan ulama Nusantara 

yang menekankan pentingnya memahami konteks sosial dan perubahan zaman dalam 

membaca hadis.28 Pendekatan mereka memperluas ruang lingkup penyelesaian mukhtalaf 

dari sekadar rekonsiliasi teks menjadi integrasi antara teks, maqāsid al-syarī‘ah, dan 

realitas sosial. 

 Dengan demikian, perkembangan konsep mukhtalaf al-hadis merupakan 

perjalanan intelektual panjang, di mana setiap generasi ulama memberikan kontribusi 

signifikan terhadap metode, teori, dan penguatan epistemologi kritik hadis hingga 

menjadi disiplin yang matang seperti sekarang. 

Relevansi Kaidah Mukhtalaf al-Hadis dalam Kehidupan Masa Kini 

 Kaidah-kaidah penyelesaian mukhtalaf al-hadis memiliki relevansi yang sangat 

besar dalam membentuk cara beragama masyarakat Muslim modern. Di era globalisasi, 

umat menghadapi berbagai persoalan baru yang tidak ditemui pada masa klasik, mulai 

dari perkembangan teknologi, dinamika sosial, hingga persoalan etika kontemporer. 

Dalam konteks ini, metode rekonsiliasi hadis menjadi pedoman penting agar pemahaman 

agama tetap moderat, akurat, dan sesuai dengan maqāṣid al-syarī‘ah.29 

 Pertama, penggunaan kaidah mukhtalaf membantu umat Islam menghindari 

pemahaman tekstual yang kaku terhadap hadis. Banyak hadis tampak saling bertentangan 

bila dipahami secara literal, namun ketika dianalisis dengan metode jam‘, tarjih, atau 

melihat asbāb al-wurūd, maknanya menjadi lebih proporsional dan tidak menimbulkan 

kebingungan. Pendekatan ini menjadi instrumen penting dalam menangkal ekstremisme 

keagamaan yang sering bersumber dari pembacaan parsial terhadap hadis.30 

 Kedua, kaidah ini mendukung lahirnya fatwa yang lebih kontekstual dan responsif 

terhadap persoalan modern. Para ulama dan lembaga fatwa sering berhadapan dengan 

riwayat-riwayat yang variatif ketika menetapkan hukum baru seperti fintech syariah, 

rekayasa genetika, lingkungan, atau relasi gender. Dengan metode tarjih dan analisis 

historis, keputusan hukum dapat dirumuskan dengan mempertimbangkan stabilitas dalil 

dan kemaslahatan umat.31 

 
28 Ibid, h. 114–117. 
29 Ibid, h. 27–29. 
30 Ibid, h. 46–48. 
31 Ibid, h. 116–118. 



Page | 71  
 

 Ketiga, kaidah penyelesaian mukhtalaf juga memperkuat pendidikan hadis di 

tingkat akademik maupun masyarakat umum. Pemahaman bahwa perbedaan riwayat 

dapat diselesaikan secara metodologis mengajarkan sikap ilmiah dan toleransi terhadap 

perbedaan pendapat. Dengan demikian, kaidah mukhtalaf tidak hanya berfungsi sebagai 

metode kritik teks, tetapi juga sebagai instrumen membangun kedewasaan intelektual 

umat.32 

 Keempat, penerapan kaidah ini mengajarkan etika intelektual berupa tawaqquf 

ketika data belum memadai. Sikap menahan diri ini penting dalam menghadapi isu-isu 

yang belum memiliki dalil kuat atau belum disepakati para ulama. Pendekatan ini 

mencegah munculnya klaim keagamaan yang tergesa-gesa, dan menjaga otoritas 

keilmuan dalam tradisi hadis.33 

KESIMPULAN 

       Kajian Mukhtalaf al-Hadīs merupakan disiplin penting dalam ilmu hadis yang 

bertujuan menyelesaikan hadis-hadis yang tampak saling bertentangan. Disiplin ini tidak 

hanya berfungsi menjaga konsistensi teks-teks hadis, tetapi juga memastikan bahwa 

pemahaman umat terhadap ajaran Nabi Muhammad SAW tetap utuh, sistematis, dan tidak 

terjebak pada kontradiksi semu. Dengan demikian, Mukhtalaf al-Hadīs menjadi pilar 

fundamental dalam menjaga otoritas dan keharmonisan sumber hukum Islam. 

        Kaidah-kaidah penyelesaian seperti al-jam‘ wa al-tawfīq, al-tarjīḥ, al-naskh, dan 

tawaqquf menunjukkan bahwa ulama memiliki metodologi yang matang dalam 

menghadapi keragaman riwayat. Penerapan metode-metode ini tidak hanya bersifat 

teoritis, tetapi juga telah diuji dalam berbagai persoalan fikih, akidah, maupun hukum 

sosial. Keberadaannya membuktikan bahwa hadis tidak harus dipahami secara parsial, 

melainkan melalui proses komprehensif yang mempertimbangkan konteks, kualitas 

sanad, dan substansi matan. 

       Kontribusi para ulama klasik dan kontemporer dalam pengembangan Mukhtalaf 

al-Hadīs menunjukkan dinamika keilmuan Islam yang terus berkembang. Tokoh-tokoh 

seperti al-Shāfi‘ī, Ibn Qutaybah, Ibn al-Jawzī, dan ulama modern seperti Subhī al-Ṣāliḥ 

turut memperkaya metodologi penyelesaian kontradiksi hadis melalui karya-karya 

sistematis yang menjadi rujukan hingga saat ini. Upaya ini memperlihatkan pentingnya 

kesinambungan keilmuan dan adaptasi metode terhadap kebutuhan zaman. 

 
32 M. Quraish Shobari, “Urgensi Metodologi Pemahaman Hadis dalam Pendidikan Islam 

Kontemporer,” Jurnal Kajian Keislaman 10, no. 1 (2023): h. 55–57. 
33 Ibid, h. 133–134. 



Page | 72  
 

Secara keseluruhan, kajian Mukhtalaf al-Hadīs memberikan manfaat besar dalam 

menjaga relevansi hadis sebagai pedoman kehidupan umat Islam di berbagai era. Melalui 

pendekatan metodologis yang matang dan didukung dengan kontribusi ulama lintas 

generasi, penyelesaian kontradiksi hadis tidak hanya bersifat akademis, tetapi juga 

berdampak praktis dalam penetapan hukum. Dengan demikian, kajian ini tetap menjadi 

disiplin yang penting dan terus berkembang dalam khazanah ilmu keislaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Adawiyah Rabiatul, “Kontribusi Imam al-Syafi‘i dalam Penyelesaian Hadis-

Hadis Mukhtalif,” Jurnal Ushuluddin 32, no. 2 (2024): h. 145–147. 

Amalia Rizki, “Musykil al-Hadits: Telaah Epistemologis dan Metodologis,” 

Jurnal Living Hadis 5, no. 2 (2020): h. 199–201 

Arifin Muhammad Zainal, “Metodologi Penyelesaian Hadis Kontradiktif dalam 

Pemikiran Ibn Hajar dan Al-Tahawi,” Jurnal Studi Ilmu Hadis 6, no. 1 

(2024): h. 55–59. 

Azizy Jauhar, “Pendekatan Kontekstual dalam Pemahaman Hadis Kontemporer,” 

Jurnal Studi Ilmu-Ilmu Al-Qur’an dan Hadis 25, no. 2 (2024): h. 112–115. 

Is Fadhilah, “Analisis Problem Solving pada Hadis Kontradiktif,” Shahih: Jurnal 

Ilmu Kewahyuan (Universitas Islam Negeri Sumatera Utara), h. 130. 

Ismail Nurjannah dan Dhiya Rahmah Yus, “Ikhtilaf Al-Hadits: Penyebab dan 

Pendekatan Penyelesaiannya,” El-Sunan: Journal of Hadith and Religious 

Studies 1, no. 1 (2024): h. 65. 

Izza Nadhira Nurul, Safrina Ariani, dan Restika Agustina, “Memahami Hadis-

Hadis Mukhtalif,” AL-ATSAR: Jurnal Ilmu Hadits 3, no. 1 (2025): h. 40–

43. 

Kamaluddin M., “Kaidah Penyelesaian Mukhtalaf al-Hadis dalam Perspektif 

Ulama Hadis,” Jurnal An-Nida’ 44, no. 1 (2020): h.  22–25 

Khairuddin K., “Metode Penyelesaian Hadist Mukhtalif: Kajian Ta'arudh al-

Adillah,” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): h. 

23–24. 

Khairuddin, “Metode Penyelesaian Hadist Mukhtalif: Kajian Ta'arudh al-

Adillah,” Substantia: Jurnal Ilmu-Ilmu Ushuluddin 12, no. 1 (2024): h. 

25–26. 



Page | 73  
 

Mannan Nuraini A., “Implikasi Metode Tarjih dalam Menyikapi Hadis-Hadis 

Kontradiktif,” El-Sunan: Journal of Hadith and Religious Studies 1, no. 2 

(2024): h. 110. 

Maryam Siti, “Perbedaan Redaksi dan Konteks dalam Studi Hadis,” Jurnal Al-

Dzikra 5, no. 2 (2021): h. 134–137. 

Musyafiq Ahmad, “Pemahaman Kontekstual Hadis dalam Wacana 

Kontemporer,” Jurnal Studi Keislaman 12, no. 2 (2020): h. 210–212 

Shobari M. Quraish, “Urgensi Metodologi Pemahaman Hadis dalam Pendidikan 

Islam Kontemporer,” Jurnal Kajian Keislaman 10, no. 1 (2023): h. 55–57. 

Sopian Rahmat, “Analisis Kontradiksi Semu dalam Hadis-Hadis Nabi,” Jurnal 

Ilmu Ushuluddin 18, no. 1 (2019): h. 66–68 

Syaifuddin, Muhammad, “Pendekatan Ulama dalam Menyikapi Hadis-Hadis 

Mukhtalaf,” Jurnal Ilmu Hadis 2, no. 1 (2019): h. 45–47. 

Tujang Bisri, “Al-Nasikh wa al-Mansukh (Deskripsi Metode Interpretasi Hadis 

Kontradiktif),” Al-Majaalis: Jurnal Dirasat Islamiyah 2, no. 2 (2025): 45–

47. 

Wahid Abd, Masbur, dan Jamalul Mukminin, “Metode Hadis Shahih dalam 

Perspektif Muhammadiyah,” Ta’wiluna: Jurnal Ilmu Al-Qur’an, Tafsir 

dan Pemikiran Islam 5, no. 2 (2024): h. 340–344. 

 

 

 

 


