
Page | 40  

 

 

 Volume 3 Nomor 1 (Juli 2024) 

  El-Mizzi: Jurnal Ilmu Hadis 

 Hal. 40-51 

   

 

KAIDAH KESHAHIHAN HADIS DAN URGENSINYA DALAM 

VALIDASI RIWAYAT 

Nassar Said Subetan1,  Isnayanti2 

IAIN Sultan Amai Gorontalo 

UIN Alauddin Makassar 

e-mail: nassarsubetan080105@gmail.com, Isnayanti@iaingorontalo.ac.id 
 

 

ABSTRAK 

Kajian tentang kaidah keshahihan hadis merupakan upaya ilmiah yang bertujuan 

menjaga kemurnian ajaran Islam dari berbagai bentuk distorsi dan penyimpangan. 

Sebagai sumber hukum kedua setelah al-Qur’an, hadis memiliki peran fundamental 

dalam pembentukan hukum, akhlak, dan praktik keagamaan umat Islam, sehingga 

keabsahannya harus melalui proses verifikasi yang ketat dan sistematis. Melalui 

disiplin ilmu muṣṭalaḥ al-ḥadīṡ, para ulama hadis merumuskan seperangkat kaidah 

keshahihan yang mencakup aspek sanad dan matan, seperti ittiṣāl al-sanad, keadilan 

dan ketelitian perawi, ketiadaan syuḏūḏ dan ‘illat, serta identifikasi berbagai bentuk 

kelemahan hadis, termasuk inqiṭā’ al-sanad dan keberadaan hadis mauḍū‘ (palsu). 

Penelitian ini bertujuan untuk mengkaji secara konseptual kaidah-kaidah 

keshahihan hadis serta menelaah urgensinya dalam menjaga validitas riwayat yang 

dinisbatkan kepada Rasulullah Saw. Pendekatan yang digunakan dalam penelitian 

ini bersifat kualitatif-deskriptif dengan menelaah literatur klasik dan kontemporer 

dalam bidang ulumul hadis. Hasil kajian menunjukkan bahwa penerapan kaidah 

keshahihan hadis tidak hanya berfungsi sebagai instrumen metodologis dalam 

penetapan hukum Islam, tetapi juga berperan sebagai mekanisme intelektual dan 

spiritual dalam melestarikan otentisitas sunnah Nabi. Di tengah arus modernisasi 

dan derasnya penyebaran informasi keagamaan yang tidak terverifikasi, penguatan 

pemahaman terhadap kaidah keshahihan hadis menjadi kebutuhan mendesak guna 

menjaga integritas ajaran Islam dan mencegah penyebaran hadis yang tidak dapat 

dipertanggungjawabkan secara ilmiah. 

Kata Kunci: Keshahihan hadis, Sanad hadis, Muṣṭalaḥ al-ḥadīṡ, Verifikasi Hadis 

 

ABSTRACT 

The study of the principles of ḥadīth authenticity constitutes a scholarly effort aimed 

at preserving the purity of Islamic teachings from various forms of distortion and 

deviation. As the second primary source of Islamic law after the Qur’an, ḥadīth 

plays a fundamental role in shaping legal rulings, ethics, and religious practices 

within the Muslim community, thereby requiring rigorous and systematic 

verification before being employed as authoritative evidence. Through the 

mailto:nassarsubetan080105@gmail.com


Page | 41  

 

discipline of muṣṭalaḥ al-ḥadīth, Muslim scholars formulated essential criteria for 

assessing authenticity, encompassing both sanad and matn aspects, such as 

continuity of transmission (ittiṣāl al-sanad), the integrity and precision of 

transmitters, the absence of irregularities (syuḏūḏ) and hidden defects (‘illat), as 

well as the identification of various forms of weak traditions, including broken 

chains of transmission (inqiṭā’ al-sanad) and fabricated narrations (ḥadīth 

mauḍū‘). This study aims to conceptually examine the principles of ḥadīth 

authenticity and to analyze their urgency in safeguarding the validity of prophetic 

traditions attributed to the Prophet Muḥammad (peace be upon him). The research 

employs a qualitative-descriptive approach through the examination of classical 

and contemporary literature in the field of ḥadīth studies. The findings indicate that 

the application of these principles functions not only as a methodological 

instrument for establishing Islamic legal authority, but also as an intellectual and 

spiritual mechanism for preserving the authenticity of the Prophet’s Sunnah. In the 

context of modernity and the rapid dissemination of unverified religious 

information, strengthening awareness and application of ḥadīth authentication 

principles becomes an urgent necessity to maintain the integrity of Islamic 

teachings and prevent the circulation of unreliable narrations. 

Keywords: Authenticity of Hadith, Chain of Transmission, Muṣṭalaḥ al Ḥadīth, 

Verification. 
 

METODE PENELITIAN 

 Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan jenis penelitian 

kepustakaan (library research) yang berfokus pada kajian konseptual dan 

metodologis mengenai kaidah keshahihan hadis. Data penelitian diperoleh dari 

sumber primer berupa kitab-kitab klasik ilmu hadis dan muṣṭalaḥ al-ḥadīṡ karya 

ulama otoritatif, seperti Ibn al-Ṣalāḥ dan Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, serta sumber 

sekunder berupa buku dan artikel jurnal ilmiah kontemporer yang relevan dengan 

tema kritik sanad dan matan. Pengumpulan data dilakukan melalui studi dokumentasi 

dengan menelaah, mencatat, dan mengklasifikasikan informasi yang berkaitan 

dengan syarat-syarat hadis sahih, metode ulama dalam menilai validitas hadis, serta 

urgensi penerapan kaidah keshahihan hadis di era modern. Data yang terkumpul 

kemudian dianalisis menggunakan metode deskriptif-analitis dengan pendekatan 

konseptual, yaitu memaparkan secara sistematis konsep-konsep utama keshahihan 

hadis dan menganalisisnya secara kritis untuk menegaskan bahwa kaidah keshahihan 

hadis merupakan sistem ilmiah yang berfungsi menjaga otentisitas sumber ajaran 

Islam. 

PENDAHULUAN 

 Hadis adalah sumber ajaran Islam kedua setelah al-Qur’an yang memiliki 

peran penting dalam menjelaskan dan memperinci berbagai ketentuan syariat. 



Page | 42  

 

Banyak hukum, nilai moral, dan prinsip kehidupan yang tidak dijelaskan secara 

rinci dalam al-Qur’an, tetapi disampaikan melalui sabda dan perbuatan Nabi 

Muhammad. Oleh sebab itu, keaslian hadis menjadi sangat penting karena 

menentukan keabsahan suatu ajaran dalam Islam. Sejak masa sahabat, perhatian 

terhadap keaslian hadis sudah mulai tumbuh meskipun dalam bentuk sederhana. 

Mereka berhati-hati dalam meriwayatkan sabda Rasulullah agar tidak terjadi 

kesalahan atau penambahan. Dari kehati-hatian inilah muncul upaya sistematis di 

kalangan ulama untuk menyusun kaidah yang bisa dijadikan pedoman dalam 

menilai apakah suatu hadis dapat diterima atau tidak, yang kemudian dikenal 

dengan istilah kaidah kesahihan hadis.1 

 Kaidah kesahihan hadis pada dasarnya merupakan kriteria ilmiah yang 

digunakan untuk menilai validitas dan keaslian suatu riwayat. Para ulama hadis 

seperti Imam al-Bukhari, Imam Muslim, dan lainnya menetapkan bahwa hadis 

dapat dikategorikan sahih apabila memenuhi lima syarat utama: sanadnya 

bersambung (ittiṣāl al-sanad), perawinya adil (‘adālah), perawinya memiliki daya 

ingat yang kuat (ḍabṭ), matannya tidak bertentangan dengan riwayat yang lebih kuat 

(ghayr syāżż), dan tidak memiliki cacat tersembunyi (ghayr mu‘allal).2 Syarat-

syarat tersebut tidak dibuat berdasarkan asumsi, tetapi melalui penelitian panjang 

terhadap ribuan sanad, ribuan perawi, serta perbandingan lintas jalur riwayat. 

Dengan sistem ini, para ulama berhasil membangun tradisi keilmuan yang sangat 

ketat dan objektif dalam menjaga keotentikan hadis Nabi. Hasil dari penerapan 

kaidah ini dapat dilihat dari munculnya kitab-kitab hadis sahih yang menjadi acuan 

utama dalam Islam, seperti Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dan Ṣaḥīḥ Muslim, yang hingga kini 

tetap dijaga dan dikaji oleh para ulama di seluruh dunia.3 

 Pembahasan tentang kaidah kesahihan hadis tetap relevan hingga masa 

modern ini. Di era media sosial dan kemajuan teknologi informasi, banyak hadis 

beredar tanpa sumber yang jelas, bahkan sebagian di antaranya terbukti palsu atau 

tidak memiliki sanad yang sahih. Kondisi ini menunjukkan pentingnya memahami 

 
 1 M. Syuhudi Ismail. Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan dengan 

Pendekatan Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1995. 

 2 Puput Dwi Sardianto, “Kriteria Ittiṣāl al-Sanad Menurut al-Bukhārī dan Muslim serta 

Transformasinya di Kitab-Kitab Mu‘tabarah,” Tahdis: Jurnal Kajian Ilmu Al-Hadis 14, no. 1 

(2023): 47. 

 3 Irham Habib, “Standar Keshahihan Hadis Menurut M. Syuhudi Ismail,” El-Sunan: Jurnal 

Kajian Hadis dan Integrasi Ilmu 1, no. 2 (2020): 105. 



Page | 43  

 

prinsip-prinsip kesahihan hadis agar umat Islam tidak mudah terpengaruh oleh 

informasi yang belum terverifikasi. Pemahaman terhadap kaidah kesahihan hadis 

bukan hanya penting bagi kalangan akademisi atau peneliti hadis, tetapi juga bagi 

masyarakat umum sebagai bentuk tanggung jawab keagamaan dalam menjaga 

kemurnian ajaran Islam. Dengan demikian, pembahasan tentang kaidah kesahihan 

hadis tidak hanya berfungsi sebagai teori ilmiah, tetapi juga sebagai pedoman 

praktis untuk memastikan bahwa setiap ucapan yang disandarkan kepada 

Rasulullah benar-benar memiliki dasar yang kuat, valid, dan dapat dijadikan 

pegangan dalam kehidupan beragama.4 

 Secara bahasa, istilah ṣaḥīḥ (صحيح) berarti sesuatu yang “benar”, “lurus”, 

atau “tidak mengandung cacat.” Dalam disiplin ilmu hadis, istilah ini digunakan 

untuk menunjukkan bahwa suatu riwayat memiliki keaslian yang dapat 

dipertanggungjawabkan dan terbebas dari kerusakan dalam sanad maupun 

matannya. Dengan demikian, hadis sahih merupakan riwayat yang kredibel dan 

dapat dijadikan dasar penetapan hukum karena telah melalui proses verifikasi yang 

ketat sesuai standar keilmuan para ahli hadis.5 

 Dalam pengertian istilah, ulama hadis memberikan definisi yang hampir 

seragam dengan redaksi yang beragam. Ibn al-Ṣalāḥ mendefinisikan hadis sahih 

sebagai hadis yang sanadnya bersambung melalui perawi yang memiliki sifat adil 

dan kuat hafalannya (ḍābiṭ), serta tidak memiliki unsur penyimpangan (syādz) 

maupun cacat tersembunyi (‘illah).6 Definisi ini kemudian diperkuat oleh ulama 

besar seperti al-Nawawī dan Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī.7 Lima unsur utama yang 

menjadi dasar keshahihan tersebut menunjukkan bahwa penilaian terhadap hadis 

bukanlah hal yang bersifat spekulatif, melainkan hasil penerapan kaidah ilmiah 

yang terukur. 

 Selain kategori sahih, para ulama juga membedakan hadis menjadi 

beberapa tingkatan lain, seperti ḥasan dan ḍa‘īf. Hadis ḥasan dinilai hampir 

memenuhi seluruh kriteria sahih, hanya saja terdapat sedikit kelemahan pada aspek 

 
 4 Muhammad Irfan, “Kaidah Kesahihan Hadis dan Penerapannya dalam Penelitian Hadis,” 

Anwarul: Jurnal Studi Keislaman dan Kemasyarakatan 2, no. 6 (2022): 214–215. 

 5 M. Syuhudi Ismail, Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan dengan 

Pendekatan Ilmu Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1995), h. 21. 

 6 Ibn al-Ṣalāḥ, Muqaddimah fī ‘Ulūm al-Ḥadīṡ (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), h. 17. 

 7 Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Nuzhat al-Naẓar fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar (Kairo: Dār al-

Salām, 2004), h. 45. 



Page | 44  

 

ketelitian atau hafalan perawi. Sementara itu, hadis ḍa‘īf atau lemah adalah hadis 

yang tidak memenuhi satu atau lebih dari syarat-syarat keshahihan. Pembagian ini 

menunjukkan bahwa konsep keshahihan hadis memiliki dasar metodologis yang 

kuat dalam menjaga kemurnian sabda Rasulullah dari riwayat yang keliru atau 

palsu.8 

HASIL DAN PEMBAHSAN  

Syarat-Syarat Hadis Sahih 

 Para ulama hadis sepakat bahwa suatu hadis dikatakan sahih apabila 

memenuhi lima syarat pokok yang mencakup aspek sanad dan matan. Lima syarat 

tersebut ialah: sanad yang bersambung (ittiṣāl al-sanad), perawi yang adil (‘adālah 

al-rāwī), perawi yang kuat hafalannya (ḍabṭ al-rāwī), tidak mengandung 

kejanggalan (ghayr syādz), dan terbebas dari cacat tersembunyi (salāmah min al-

‘illah). Kelima kriteria ini menjadi parameter ilmiah yang digunakan para ahli hadis 

dalam menentukan validitas suatu riwayat Nabi. 

 Salah satu kaidah utama dalam menilai keshahihan hadis adalah 

terpenuhinya syarat ittiṣāl al-sanad atau sanad yang bersambung. Hadis dinilai 

sahih apabila sanadnya tersambung dari awal hingga akhir tanpa adanya perawi 

yang terputus. Artinya, setiap perawi dalam rantai periwayatan harus benar-benar 

menerima hadis tersebut secara langsung dari gurunya melalui bentuk periwayatan 

yang sah, seperti samā‘ (mendengar langsung), qirā’ah, atau munāwalah. Dengan 

adanya kesinambungan sanad ini, dapat dipastikan bahwa hadis tersebut benar-

benar sampai kepada Rasulullah Saw. tanpa mengalami pemalsuan atau penyisipan 

di tengah jalur periwayatan. 

 Selain kesinambungan sanad, keshahihan hadis juga ditentukan oleh 

keadilan perawi (‘adālah al-rāwī). Yang dimaksud dengan ‘adālah ialah sifat moral 

yang menjadikan seorang perawi layak dipercaya dalam meriwayatkan hadis. 

Seorang perawi harus dikenal sebagai Muslim yang baligh, berakal, bertakwa, serta 

tidak dikenal suka berdusta atau melakukan dosa besar. Para ulama hadis menilai 

aspek keadilan ini berdasarkan reputasi sosial dan keilmuan perawi sebagaimana 

tercatat dalam kitab-kitab al-jarḥ wa al-ta‘dīl. Oleh karena itu, hadis yang 

 
 8 Muhammad Irfan, “Kaidah Kesahihan Hadis dan Penerapannya dalam Penelitian Hadis,” 

Anwarul: Jurnal Studi Keislaman dan Kemasyarakatan 2, no. 6 (2022): 214. 

 



Page | 45  

 

diriwayatkan oleh perawi yang tidak memenuhi unsur keadilan secara otomatis 

ditolak keabsahannya. 

 Di samping keadilan, ketelitian perawi (ḍabṭ al-rāwī) menjadi syarat 

penting lainnya dalam menentukan keshahihan hadis. Ketelitian ini berkaitan 

dengan kemampuan perawi dalam menjaga hadis, baik melalui hafalan yang kuat 

maupun pencatatan yang teliti. Dalam istilah ilmu hadis, perawi seperti ini disebut 

ḍābiṭ, yaitu orang yang mampu mengingat atau menuliskan hadis tanpa banyak 

kesalahan. Para ulama membedakan dua bentuk ḍabṭ, yakni ḍabṭ ṣadr (ketelitian 

hafalan) dan ḍabṭ kitāb (ketelitian catatan). Apabila seorang perawi sering keliru 

dalam meriwayatkan hadis atau lalai dalam menjaga catatannya, maka riwayatnya 

tidak dapat mencapai derajat sahih. 

 Keshahihan hadis juga mensyaratkan bahwa riwayat tersebut tidak bersifat 

syādz, yakni tidak menyelisihi riwayat lain yang lebih kuat. Hadis dikatakan syādz 

apabila diriwayatkan oleh seorang perawi yang terpercaya, tetapi riwayatnya 

bertentangan dengan hadis lain yang diriwayatkan oleh perawi yang lebih banyak 

jumlahnya atau lebih kuat hafalannya. Dalam kondisi demikian, hadis syādz tidak 

dapat dinilai sahih karena mengandung penyimpangan dalam jalur periwayatan. 

Ulama hadis, seperti al-Syafi‘i, menegaskan bahwa adanya unsur syudzūż 

menunjukkan kemungkinan kesalahan dalam periwayatan, meskipun perawinya 

secara individual dikenal terpercaya. 

Syarat terakhir dalam kaidah keshahihan hadis adalah terbebasnya riwayat 

tersebut dari cacat tersembunyi atau yang dikenal dengan istilah mu‘allal. Cacat 

tersembunyi (‘illah qādihah) merupakan faktor yang dapat merusak validitas hadis 

meskipun secara lahiriah sanadnya tampak sahih. Cacat ini sering kali tidak mudah 

dikenali oleh kalangan umum, melainkan hanya dapat dideteksi oleh para ahli hadis 

yang memiliki kedalaman ilmu dan ketajaman analisis. Contohnya meliputi 

kesalahan penyandaran hadis kepada sahabat tertentu atau kekeliruan dalam urutan 

sanad. Oleh karena itu, penelitian terhadap ‘illah menuntut keahlian tinggi agar 

tidak terjadi kekeliruan dalam menilai kesahihan hadis. 

Dalam Menentukan keshahihan hadis sangat ketat syarat yang harus 

dipenuhi makanya dari Lima kriteria di atas menunjukkan betapa telitinya metode 

yang dikembangkan para ulama hadis dalam menyeleksi sabda Nabi. Kaidah 

keshahihan hadis bukan sekadar tradisi keagamaan, melainkan sistem ilmiah yang 



Page | 46  

 

lahir dari kehati-hatian luar biasa dalam menjaga keaslian sumber hukum Islam. 

Melalui metodologi ini, hadis sahih menjadi fondasi yang kuat bagi keberlanjutan 

ajaran Islam sepanjang zaman.9 

Metode Ulama dalam Menilai Keshahihan Hadis  

Penentuan keshahihan hadis tidak dilakukan secara serampangan, 

melainkan melalui metode ilmiah yang sangat sistematis dan ketat. Para ulama 

hadis sejak masa awal Islam telah mengembangkan prosedur yang rinci untuk 

meneliti setiap aspek dari sanad dan matan hadis. Mereka memeriksa jalur 

periwayatan, karakter perawi, kekuatan hafalan, serta kesesuaian antara satu 

riwayat dengan riwayat lainnya. Semua itu bertujuan agar hadis yang disandarkan 

kepada Nabi Saw. benar-benar valid dan tidak mengandung unsur kelemahan. Oleh 

karena itu, lahirlah disiplin ilmu khusus yang dikenal sebagai ‘Ilm al-Jarḥ wa al-

Ta‘dīl, yaitu ilmu yang menilai keadilan dan kredibilitas perawi.10 

Dalam tradisi klasik, para ulama seperti al-Bukhārī, Muslim, al-Tirmiżī, dan 

Ibn Ḥibbān memiliki metode tersendiri dalam menyeleksi hadis sahih. Misalnya, 

Imam al-Bukhārī menerapkan standar yang sangat tinggi, di mana setiap perawi 

dalam sanad harus terbukti pernah bertemu dan mendengar langsung dari gurunya 

(liqa’). Karena itu, kitab Ṣaḥīḥ al-Bukhārī dianggap sebagai kitab paling otentik 

setelah al-Qur’an. Sementara Imam Muslim sedikit lebih longgar dalam syarat 

pertemuan, selama hubungan guru-murid terbukti secara kuat dan tidak 

bertentangan dengan periwayatan lain. Perbedaan metode ini menunjukkan adanya 

keragaman pendekatan di antara ulama hadis, tetapi tetap berlandaskan pada 

prinsip-prinsip ilmiah yang sama.11 

Adapun Imam al-Tirmiżī dikenal dengan pendekatannya yang lebih 

fleksibel dalam menilai hadis. Ia tidak hanya membedakan antara hadis sahih dan 

lemah, tetapi juga memperkenalkan kategori ḥasan, yaitu hadis yang tidak 

mencapai derajat sahih namun masih dapat dijadikan hujjah. Sedangkan Ibn Ḥibbān 

 
 9 Mia Syahrina Hanifa, Ali Masrur, dan Badri Khaeruman, “Kriteria Kesahihan Hadis 

Menurut Nashiruddin Albani dan Ahmad Al-Ghumari,” Jurnal Riset Agama 2, no. 2 (Agustus 

2022): 485, https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/17013  

 10 Syuhudi Ismail, “Kriteria Hadis Sahih: Kritik Sanad dan Matan,” Tarjih 2 (2020): 5, 

https://tarjih.or.id/wp-content/uploads/2020/08/2.-Kriteria-Hadis-Sahih-Kritik-Sanad-dan-Matan-

Dr.-M.-Syuhudi-Ismail.pdf  

 11 Ilham Syamsul, “Ilmu al-Jarḥ wa al-Taʿdīl dalam Hadis (Studi Komparatif Metodologi 

Ibnu Hajar al-Asqalānī dan Ibnu Hatim ar-Rāzī),” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 16, no. 2 (Oktober 

2024): 183–204. 

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/17013
https://tarjih.or.id/wp-content/uploads/2020/08/2.-Kriteria-Hadis-Sahih-Kritik-Sanad-dan-Matan-Dr.-M.-Syuhudi-Ismail.pdf
https://tarjih.or.id/wp-content/uploads/2020/08/2.-Kriteria-Hadis-Sahih-Kritik-Sanad-dan-Matan-Dr.-M.-Syuhudi-Ismail.pdf


Page | 47  

 

dan al-Ḥākim lebih cenderung memberikan penilaian yang luas terhadap hadis 

sahih, meskipun terkadang penilaiannya dikritik oleh ulama lain karena dianggap 

terlalu toleran. Hal ini menunjukkan bahwa penilaian terhadap hadis sahih tidak 

hanya bersifat tekstual, tetapi juga melibatkan ijtihad dan kepekaan ilmiah dalam 

memahami konteks periwayatan. 

Dalam konteks modern, metode kritik hadis mengalami perkembangan 

dengan hadirnya pendekatan historis, filologis, dan bahkan digital. Para peneliti 

hadis kontemporer memanfaatkan teknologi basis data untuk menelusuri sanad, 

membandingkan varian matan, dan mengidentifikasi hubungan antarperawi melalui 

perangkat lunak khusus. Pendekatan ini bukan   dan adaptif terhadap perkembangan 

zaman.12 

Urgensi dan Implikasi Kaidah Keshahihan Hadis 

Kaidah keshahihan hadis memiliki peranan yang sangat fundamental dalam 

menjaga keaslian ajaran Islam dari berbagai bentuk penyimpangan. Tanpa adanya 

standar dan metode ilmiah dalam menilai hadis, umat akan sulit membedakan mana 

riwayat yang benar-benar berasal dari Rasulullah dan mana yang merupakan hasil 

rekayasa atau kesalahan manusia. Oleh karena itu, penerapan kaidah keshahihan 

hadis menjadi upaya penting untuk memastikan bahwa setiap hadis yang dijadikan 

pedoman hidup umat Islam benar-benar bersumber dari Nabi yang maksum dan 

terbebas dari unsur kebohongan.13 

Di samping menjaga kemurnian ajaran, kaidah ini juga memiliki dampak 

besar terhadap pembentukan hukum Islam (fiqh). Para ulama dan ahli hukum Islam 

senantiasa menguji keabsahan hadis sebelum menjadikannya sebagai dasar 

penetapan hukum. Dalam situasi ketika terdapat dua hadis yang tampak 

bertentangan, penelitian terhadap sanad dan matan menjadi langkah utama untuk 

menentukan mana yang lebih kuat dan layak dijadikan landasan hukum.14 Dengan 

 
 12 Imelda Putri Hsb dan Maya Fitri Sulastri, “Metodologi Penelitian Hadis: Antara Kritik 

Sanad dan Matan,” Amsal Al-Qur’an: Jurnal Al-Qur’an dan Hadis 2, no. 2 (Juli 2025): 242–243, 

https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/Amsal/article/download/348/209. 

 13 Afif Aiman, Hilmi Alwi, dan Syed Najihuddin Syed Hassan, “Menjaga Keaslian al-

Qur’an dan Hadis di Era Digital: Tantangan dan Strategi,” E-Prosiding Seminar Kearifan Nusantara 

Kali Ke-5 (2024): 40, https://oarep.usim.edu.my/bitstreams/7d5ff2c4-3e52-45f8-af3d-

b4c17dae990e/download  

 14 Mia Syahrina Hanifa, Ali Masrur, dan Badri Khaeruman, “Kriteria Kesahihan Hadis 

Menurut Nashiruddin Albani dan Ahmad Al-Ghumari,” Jurnal Riset Agama 2, no. 2 (Agustus 

2022): 484–500, https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/15141  

https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/Amsal/article/download/348/209?utm_source=chatgpt.com
https://oarep.usim.edu.my/bitstreams/7d5ff2c4-3e52-45f8-af3d-b4c17dae990e/download
https://oarep.usim.edu.my/bitstreams/7d5ff2c4-3e52-45f8-af3d-b4c17dae990e/download
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/15141


Page | 48  

 

demikian, keshahihan hadis bukan hanya menjadi persoalan teoretis, tetapi juga 

menentukan keakuratan dalam penerapan hukum Islam di tengah masyarakat. 

Lebih jauh lagi, kaidah keshahihan hadis menggambarkan tingginya tingkat 

ketelitian dan integritas para ulama dalam menjaga otentisitas ajaran Islam. Mereka 

tidak hanya menerima hadis secara pasif, tetapi melakukan penelitian mendalam 

melalui analisis sanad, kredibilitas perawi, serta kesesuaian isi riwayat. Hal ini 

membuktikan bahwa Islam telah memiliki sistem kritik dan verifikasi ilmiah jauh 

sebelum munculnya tradisi penelitian modern di Barat.15 Maka dari itu, ilmu hadis 

dapat dipandang sebagai warisan intelektual Islam yang menunjukkan kematangan 

metode berpikir ilmiah umat Muslim. 

Di era modern saat ini, urgensi penerapan kaidah keshahihan hadis semakin 

nyata. Arus informasi yang begitu cepat, terutama melalui media sosial, sering kali 

membuat hadis-hadis palsu atau tidak jelas sumbernya mudah menyebar luas. 

Dalam situasi demikian, pengetahuan tentang keshahihan hadis menjadi benteng 

bagi umat agar lebih selektif dalam menerima informasi keagamaan. Kesadaran 

terhadap pentingnya verifikasi hadis akan membantu menjaga kemurnian ajaran 

Islam dari distorsi dan kesalahpahaman yang bisa merusak citra agama. 

PENUTUP 

Hadis sebagai sumber hukum Islam kedua setelah al-Qur’an memiliki 

kedudukan yang sangat penting dalam membentuk ajaran dan kehidupan umat 

Islam. Melalui hadislah umat dapat memahami secara lebih konkret ajaran-ajaran 

yang terkandung dalam al-Qur’an, baik dalam bidang ibadah, akhlak, maupun 

muamalah. Namun, tingginya posisi hadis juga menuntut tanggung jawab besar 

untuk memastikan keaslian setiap riwayat yang disandarkan kepada Nabi. Di 

sinilah letak urgensi kaidah keshahihan hadis, yakni sebagai sistem ilmiah yang 

berfungsi menyeleksi, memverifikasi, dan menjaga kemurnian sumber ajaran Islam 

dari berbagai bentuk penyimpangan atau pemalsuan.16 

Penerapan kaidah keshahihan hadis bukan hanya menjadi aktivitas ilmiah 

di kalangan ulama, melainkan juga bagian dari upaya spiritual untuk melestarikan 

 
 15 Ilham Syamsul, “Ilmu al-Jarḥ wa al-Taʿdīl dalam Hadis (Studi Komparatif Metodologi 

Ibnu Hajar al-Asqalānī dan Ibnu Hatim ar-Rāzī),” Tasamuh: Jurnal Studi Islam 16, no. 2 (Oktober 

2024): 183–204, https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/tasamuh/article/view/41253 

 16 Muhammad Nur Ihsan, Ilmu Musthalah al-Hadis: Teori dan Penerapan Kaidah    

Kesahihan Hadis (Jakarta: Kencana, 2020), h. 12. 



Page | 49  

 

risalah kenabian. Para ahli hadis sejak generasi sahabat hingga masa kini telah 

mengembangkan metode yang sangat teliti dalam menilai keabsahan sanad dan 

matan. Proses ilmiah ini menunjukkan bahwa tradisi keilmuan Islam memiliki 

standar metodologis yang tinggi dan telah mengenal konsep verifikasi jauh sebelum 

berkembangnya tradisi kritik teks di dunia Barat.17 Oleh karena itu, keberadaan 

kaidah keshahihan hadis menjadi bukti kuat bahwa Islam menempatkan kebenaran 

dan kejujuran ilmiah sebagai dasar dalam mencari ilmu. 

Dalam konteks kehidupan modern, penerapan kaidah keshahihan hadis 

menjadi semakin penting. Kemajuan teknologi dan luasnya akses informasi telah 

memudahkan penyebaran berbagai riwayat yang belum tentu sahih. Fenomena ini 

menuntut umat Islam agar memiliki literasi hadis yang memadai, sehingga tidak 

mudah terjebak pada penyebaran hadis palsu atau lemah. Dengan memahami 

prinsip-prinsip kesahihan hadis, umat dapat lebih selektif dalam menerima 

informasi keagamaan dan tetap menjaga kemurnian ajaran Islam di tengah derasnya 

arus globalisasi pengetahuan.18 

Akhirnya, kesadaran akan pentingnya kaidah keshahihan hadis harus menjadi 

bagian dari komitmen keilmuan dan keimanan umat Islam. Melalui pemahaman 

yang benar terhadap hadis, kita tidak hanya menjaga teks dan sanadnya, tetapi juga 

menjaga pesan moral dan spiritual yang terkandung di dalamnya. Upaya ini 

merupakan bentuk cinta kepada Rasulullah dan pengabdian kepada Allah SWT, 

karena dengan menjaga hadis, berarti kita turut menjaga cahaya kebenaran yang 

diwariskan kepada seluruh umat manusia. Dengan demikian, mempelajari dan 

menerapkan kaidah keshahihan hadis bukan sekadar kewajiban ilmiah, melainkan 

juga ibadah intelektual yang bernilai abadi di sisi Allah.19 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Aiman Afif, Hilmi Alwi, dan Syed Najihuddin Syed Hassan, “Menjaga Keaslian 

al-Qur’an dan Hadis di Era Digital: Tantangan dan Strategi,” E-Prosiding 

Seminar Kearifan Nusantara Kali Ke-5 (2024): 40, 

 
 17 M. Syuhudi Ismail, Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan dengan 

Pendekatan Ilmu Sejarah (Jakarta: Bulan Bintang, 1988), h. 44–45. 

 18 Muhammad Irfan, “Validitas Hadis di Era Digital: Analisis atas Peredaran Hadis Palsu 

di Media Sosial,” Jurnal Al-Bukhari: Ilmu Hadis 5, no. 1 (2024): 99–115. 

 19 A. Fatoni, “Kesadaran Epistemologis dalam Studi Hadis: Antara Ilmu dan Iman,” Jurnal 

Ilmu Syariah dan Hukum 10, no. 2 (2022): 165–180. 



Page | 50  

 

https://oarep.usim.edu.my/bitstreams/7d5ff2c4-3e52-45f8-af3d-

b4c17dae990e/download  

Fatoni A., “Kesadaran Epistemologis dalam Studi Hadis: Antara Ilmu dan Iman,” 

Jurnal Ilmu Syariah dan Hukum 10, no. 2 (2022): 165–180. 

Habib Irham, “Standar Keshahihan Hadis Menurut M. Syuhudi Ismail,” El-Sunan: 

Jurnal Kajian Hadis dan Integrasi Ilmu 1, no. 2 (2020): 105. 

Hanifa Mia Syahrina, Ali Masrur, dan Badri Khaeruman, “Kriteria Kesahihan 

Hadis Menurut Nashiruddin Albani dan Ahmad Al-Ghumari,” Jurnal Riset 

Agama 2, no. 2 (Agustus 2022): 485, 

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/17013  

Hanifa Mia Syahrina, Ali Masrur, dan Badri Khaeruman, “Kriteria Kesahihan 

Hadis Menurut Nashiruddin Albani dan Ahmad Al-Ghumari,” Jurnal Riset 

Agama 2, no. 2 (Agustus 2022): 484–500, 

https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/15141  

Hsb Imelda Putri dan Maya Fitri Sulastri, “Metodologi Penelitian Hadis: Antara 

Kritik Sanad dan Matan,” Amsal Al-Qur’an: Jurnal Al-Qur’an dan Hadis 

2, no. 2 (Juli 2025): 242–243, 

https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/Amsal/article/download/348/20

9. 

Ibn al-Ṣalāḥ, Muqaddimah fī ‘Ulūm al-Ḥadīṡ (Beirut: Dār al-Ma‘rifah, t.t.), h. 17. 

Ibn Ḥajar al-‘Asqalānī, Nuzhat al-Naẓar fī Tawḍīḥ Nukhbat al-Fikar (Kairo: Dār 

al-Salām, 2004), h. 45. 

Ihsan Muhammad Nur, Ilmu Musthalah al-Hadis: Teori dan Penerapan Kaidah    

Kesahihan Hadis (Jakarta: Kencana, 2020), h. 12. 

Irfan Muhammad, “Kaidah Kesahihan Hadis dan Penerapannya dalam Penelitian 

Hadis,” Anwarul: Jurnal Studi Keislaman dan Kemasyarakatan 2, no. 6 

(2022): 214–215. 

Irfan Muhammad, “Kaidah Kesahihan Hadis dan Penerapannya dalam Penelitian 

Hadis,” Anwarul: Jurnal Studi Keislaman dan Kemasyarakatan 2, no. 6 

(2022): 214. 

Irfan Muhammad, “Validitas Hadis di Era Digital: Analisis atas Peredaran Hadis 

Palsu di Media Sosial,” Jurnal Al-Bukhari: Ilmu Hadis 5, no. 1 (2024): 99–

115. 

https://oarep.usim.edu.my/bitstreams/7d5ff2c4-3e52-45f8-af3d-b4c17dae990e/download
https://oarep.usim.edu.my/bitstreams/7d5ff2c4-3e52-45f8-af3d-b4c17dae990e/download
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/17013
https://journal.uinsgd.ac.id/index.php/jra/article/view/15141
https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/Amsal/article/download/348/209?utm_source=chatgpt.com
https://ejournal.yayasanbhz.org/index.php/Amsal/article/download/348/209?utm_source=chatgpt.com


Page | 51  

 

Ismail M. Syuhudi, Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan 

dengan Pendekatan Ilmu Sejarah (Yogyakarta: Tiara Wacana, 1995), h. 21. 

Ismail M. Syuhudi, Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan 

dengan Pendekatan Ilmu Sejarah (Jakarta: Bulan Bintang, 1988), h. 44–45. 

Ismail M. Syuhudi. Kaedah Kesahihan Sanad Hadis: Telaah Kritis dan Tinjauan 

dengan Pendekatan Ilmu Sejarah. Yogyakarta: Tiara Wacana, 1995. 

Ismail Syuhudi, “Kriteria Hadis Sahih: Kritik Sanad dan Matan,” Tarjih 2 (2020): 

5, https://tarjih.or.id/wp-content/uploads/2020/08/2.-Kriteria-Hadis-Sahih-

Kritik-Sanad-dan-Matan-Dr.-M.-Syuhudi-Ismail.pdf  

Sardianto Puput Dwi, “Kriteria Ittiṣāl al-Sanad Menurut al-Bukhārī dan Muslim 

serta Transformasinya di Kitab-Kitab Mu‘tabarah,” Tahdis: Jurnal Kajian 

Ilmu Al-Hadis 14, no. 1 (2023): 47. 

Syamsul Ilham, “Ilmu al-Jarḥ wa al-Taʿdīl dalam Hadis (Studi Komparatif 

Metodologi Ibnu Hajar al-Asqalānī dan Ibnu Hatim ar-Rāzī),” Tasamuh: 

Jurnal Studi Islam 16, no. 2 (Oktober 2024): 183–204. 

Syamsul Ilham, “Ilmu al-Jarḥ wa al-Taʿdīl dalam Hadis (Studi Komparatif 

Metodologi Ibnu Hajar al-Asqalānī dan Ibnu Hatim ar-Rāzī),” Tasamuh: 

Jurnal Studi Islam 16, no. 2 (Oktober 2024): 183–204, https://journal.uin-

alauddin.ac.id/index.php/tasamuh/article/view/41253  

https://tarjih.or.id/wp-content/uploads/2020/08/2.-Kriteria-Hadis-Sahih-Kritik-Sanad-dan-Matan-Dr.-M.-Syuhudi-Ismail.pdf
https://tarjih.or.id/wp-content/uploads/2020/08/2.-Kriteria-Hadis-Sahih-Kritik-Sanad-dan-Matan-Dr.-M.-Syuhudi-Ismail.pdf
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/tasamuh/article/view/41253
https://journal.uin-alauddin.ac.id/index.php/tasamuh/article/view/41253

