
  

Page | 62  
 

 

  Volume 4 Nomor 2 (Desember 2025) 

El-Mizzi: Julrnal Ilmu Hadis 

 Hal. 62-73 

 

KAIDAH ISNAD HADIS: TELAAH SISTEM PERIWAYATAN DALAM 

PERSPEKTIF ‘ULUMUL HADIS 

Mawar Sumaila1,  Isnayanti2 

IAIN Sultan Amai Gorontalo 

Jl. Sultan Amai, Pone, Kec. Limboto Barat, Kab. Gorontalo. 

e-mail: mawarsumaila@96gmail.com  isnayanti@iaingorontalo.ac.id  

 

ABSTRAK 

Isnad adalah salah satu fondasi penting dalam ilmu hadis yang berperan sebagai sistem 

untuk memverifikasi dan menelusuri keaslian riwayat hadis dari Rasulullah Saw. 

Artikel ini bertujuan untuk menjelaskan pengertian, fungsi, serta kaidah-kaidah pokok 

dalam isnad hadis yang menjadi dasar penilaian terhadap keabsahan suatu riwayat. 

Secara istilah, isnad dipahami sebagai proses menghubungkan sebuah hadis kepada 

sumber asalnya melalui rangkaian para perawi (sanad) yang terdokumentasi dengan 

cermat. Melalui sistem ini, para ulama hadis dapat menilai kejujuran, keadilan, dan 

ketelitian para perawi serta memastikan apakah mata rantai periwayatan tersebut 

bersambung atau terputus, sehingga menjamin integritas sanad secara keseluruhan. 

Kajian ini membahas lima kaidah pokok dalam kritik sanad, yaitu ittisal al-isnad 

(kesinambungan sanad), keadilan perawi, dhabit (ketepatan hafalan), bebas dari syadz 

(kejanggalan), dan terhindar dari ‘illat (cacat tersembunyi). Kelima kaidah tersebut 

menjadi tolok ukur penting dalam menentukan kualitas hadis apakah tergolong sahih, 

hasan, atau daif secara menyeluruh. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa isnad tidak 

hanya berfungsi sebagai mekanisme ilmiah dalam periwayatan hadis, tetapi juga 

sebagai keistimewaan umat Islam dalam menjaga kemurnian ajaran Nabi Saw. Oleh 

karena itu, pemahaman mendalam terhadap kaidah isnad sangat penting untuk 

mempertahankan keotentikan hadis sebagai sumber ajaran, pedoman kehidupan, dan 

landasan moral yang kuat bagi seluruh umat Islam di berbagai generasi. 

 

Kata kunci: Isnad, Sanad, Hadis, Kaidah Isnad, Kritik Sanad 

 

ABSTRACT 

Isnad is one of the fundamental pillars in the science of Hadith, serving as a system to 

verify and trace the authenticity of Hadith narrations from the Prophet Muhammad 

(peace be upon him). This article aims to explain the definition, function, and main 

principles of isnad al-hadith as the basis for assessing the validity of a narration. 

Terminologically, isnad refers to the process of linking a Hadith to its original source 

through a chain of transmitters (sanad). Through this system, Hadith scholars are able 

to evaluate the honesty, integrity, and accuracy of the narrators and determine whether 

the transmission chain is continuous or interrupted. This study discusses five 

mailto:mawarsumaila@96gmail.com
mailto:isnayanti@iaingorontalo.ac.id


  

Page | 63  
 

fundamental principles in the critique of sanad: ittisal al-isnad (continuity of the 

chain), justice (‘adalah) of the narrators, dhabit (precision of memorization), freedom 

from syadz (irregularities), and absence of ‘illat (hidden defects). These five principles 

serve as benchmarks for determining the quality of a Hadith, whether it is classified as 

sahih (authentic), hasan (good), or daif (weak). The results of this study show that isnad 

functions not only as a scientific mechanism in Hadith transmission but also as a 

unique feature of the Muslim community in preserving the purity of the Prophet’s 

teachings. Therefore, understanding the principles of isnad is crucial in maintaining 

the authenticity of Hadith as a source of Islamic law and moral guidance for Muslims. 

Keywords: Isnad, Sanad, Hadith, Isnad Principles, Sanad Criticism 

 

PENDAHULUAN 

Hadis merupakan sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an, yang 

memiliki peranan penting dalam membentuk ajaran dan praktik keislaman. Keaslian 

dan keabsahan hadis menjadi perhatian utama para ulama sejak masa awal Islam, 

sehingga lahirlah berbagai cabang ilmu yang secara khusus membahas tentang 

periwayatan hadis. Salah satu di antaranya adalah ilmu isnad, yaitu sistem penghubung 

antara perawi satu dengan yang lain hingga sampai kepada Rasulullah Saw. Melalui 

isnad inilah, para ulama dapat memastikan keaslian dan kebenaran suatu riwayat, 

sehingga hadis yang disandarkan kepada Nabi benar-benar terjaga dari pemalsuan dan 

kesalahan periwayatan.1 

Dalam kajian hadis, isnad tidak hanya berfungsi sebagai rantai periwayatan, 

tetapi juga menjadi instrumen metodologis untuk menilai kualitas hadis. Isnād berperan 

sebagai alat verifikasi dan validasi ilmiah terhadap keaslian suatu riwayat. Imam 

Abdullah bin al-Mubarak pernah mengatakan: "Al-isnād min ad-dīn, walau lā al-isnād 

la-qāla man syā’a mā syā’a", yang berarti bahwa sanad merupakan bagian dari agama; 

tanpa sanad, siapa pun dapat berkata sesuka hatinya. Pernyataan ini menegaskan bahwa 

keberadaan isnad merupakan benteng epistemologis yang menjaga kemurnian ajaran 

Islam dari distorsi dan rekayasa manusia. 

Kaidah-kaidah isnad hadis lahir sebagai bentuk sistematisasi dari upaya para 

ulama dalam menjaga keaslian hadis Nabi. Kaidah tersebut meliputi ketersambungan 

sanad (ittishāl al-isnād), keadilan perawi (‘adālah), kekuatan hafalan (dhabt), serta 

 
1 Hafidz, Ahmad. “Kedudukan Isnad dalam Menjaga Keaslian Hadis Nabi.” Jurnal Ilmu 

Hadis dan Studi Islam, Vol. 6 No. 2 (2020): 45–60. 



  

Page | 64  
 

terhindar dari syadz dan ‘illat. Melalui penerapan kaidah-kaidah ini, para ahli hadis 

mampu mengklasifikasikan kualitas hadis menjadi sahih, hasan, dan da‘if. Dengan 

demikian, ilmu isnad tidak hanya bersifat historis tetapi juga metodologis, karena 

menentukan nilai otentisitas hadis yang menjadi dasar hukum Islam.2 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian penelitian 

berupa konsep, kaidah, dan pemikiran ulama hadis yang bersumber dari literatur klasik 

dan kontemporer, bukan data lapangan. Melalui pendekatan ini, penelitian berupaya 

memahami, mengkaji, dan menganalisis kaidah-kaidah isnad hadis sebagai instrumen 

metodologis dalam menentukan kualitas hadis. Subjek penelitian dalam kajian ini 

adalah kaidah-kaidah isnad hadis yang digunakan oleh para ulama hadis dalam menilai 

keabsahan sanad, khususnya kaidah ittisal al-isnad, keadilan perawi  

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Pengerian dan Fungsi Isnad 

 Isnad secara etimologi berarti menyandarkan sesuatu kepada yang lain. 

Sedangkan menurut istilah, isnad berarti: Mengangkat Hadits kepada yang 

mengatakannya (sumbernya), yaitu menjelaskan jalan matan dengan meriwayatkan 

Hadis secara musnad. Di samping itu, isnad dapat juga diartikan dengan menceritakan 

jalannya matan.3 Isnad merupakan pembahasan awal dalam Ilmu Ma’ani. Isnad sendiri 

memiliki pengertian gabungan kata atau kalimat yang memiliki posisi kata secara 

takwil, yang menunjukkan kepada makna yang sempurna.4 

 Isnad (sanad ) menjadi istimewa karena dengannya kebenaran sebuah 

periwayatan dapat dibuktikan, karena sanad  dijadikan acuan dalam menilai kualitas 

berita yang dibawa. Ilmu ini juga membantu dalam mengetahui nilai/derajat, 

ketersambungan dan terputusnya periwayatan seorang rawi. Sedangkan Ilmu Rijalul 

Hadits membantu dalam mengetahui hal-hal yang berhubungan dengan perawi 

 
2 Mansur, A. “Kaidah Sanad dalam Kritik Hadis: Telaah atas Prinsip Ittisal, ‘Adalah, dan 

Dhabt.” Jurnal Studi Hadis, Vol. 10 No. 1 (2022): 1–18. 
3 Sava Gandesya Neir, ‘Sava Gandesya Neir’, Pengantar Studi Hadis, 2720190024, 2021. 
4 N S Fauzani, N Kosim, and E L Fauziah, ‘Konsep Tes Materi Al-Isnad Dalam Ilmu Ma’ani 

Sebagai Evaluasi Kompetensi Bersastra’, … Dan Peradaban Islam, 1.2 (2025), 41–47 

<https://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr/article/view/118%0Ahttps://jurnal.qolamuna.id/index.php

/elbadr/article/download/118/21>. 



  

Page | 65  
 

tersebut, seperti waktu dilahirkan dan meninggalnya, latar belakang pendidikan dan 

siapa saja gurunya, serta lingkungan tempat tinggalnya.5 

Dalam sebuah riwayat dari Abu Bakar Muhammad bin Ahmad: 

مِنْ   عَنْ أَبِي بَكْرٍ مُحَمَّدُ بْن أَحْمَدَ قَالَ: بَلَغَنِي أَنَّ الَله خَصَّ هَذِهِ الُأمَّةِ بثلاثةِ أَشْيَاءَ لَمْ يُعْطِهَا

 وَالْإِعْرَابُ  قَبْلِهَا من الأمم الإسْنَادُ، وَالَأنْسَابُ،
Artinya:  

Tiga keistimewaan yang Allah hanya berikan kepada umat Islam, tidak kepada 

umat sebelumnya, yaitu isnad, nasab dan i’rab. 

Riwayat lain dari Muhammad bin Hatim bin al Mudhaffar berkata: 

إن الله أكرمَ هَذِهِ الأمة وشرفها وفضلها بالإسْنَادِ، وَلَيْسَ لِأَحَدٍ مِنَ الُأمَمِ كُلِهَا، قَدِيِمهِمْ 

 .الأمة هَذِهِ  وحديثهم ... فهذا من أعظم نعم الله تَعَالَى عَلى

Artinya:  

Sesungguhnya Allah telah memuliakan, mengistimewakan dan mengunggulkan 

umat ini (di atas umat lainnya) dengan Isnad. Dan tidak ada satupun dari 

semua umat yang diberikan keistimewaan seperti Isnad ini, baik umat terdahulu 

maupun yang akan datang…maka dengan ini, Isnad merupakan nikmat yang 

paling agung yang hanya diberikan Allah kepada umat ini. 

 

Abu Hatim Ar Razi berkata: 

الُأمَّةِ  لَمْ يَكُنْ فِي أُمَّةٍ مِنَ الأمم مُنْذُ خَلَقَ الُله آدَمَ أَمَنَاءُ يَحْفَظُوْنَ آثَارَ الرَّسُولِ إِنَّا فِي هَذِهِ   
Artinya:  

Tidak ada umat sejak diciptakannya Adam yang amanah menjaga berita yang 

berasal dari Rasulnya kecuali umat ini (umatnya Muhammad Saw). 

Fungsi utama isnad dalam ilmu hadis adalah sebagai alat verifikasi kebenaran 

periwayatan. Melalui isnad, para ulama dapat menelusuri siapa saja perawi yang 

meriwayatkan hadis, sejauh mana kredibilitas dan kejujuran mereka, serta apakah mata 

rantai periwayatan tersebut tersambung atau terputus.6 Fungsi lain dari isnad adalah 

 
5 Article History, ‘Urgensi Pengamalan Kembali Kaidah Isnad Dalam Meminimalisir 

Penyebaran Hoaks (Studi Kasus Penyebaran Hoaks Oleh Dosen) Zahrotus Saidah’, 2 (2019), 115. 
6 Abdul Majid Khon, Ilmu Hadis, (Jakarta: Amzah, 2012), h. 47. 



  

Page | 66  
 

pembeda antara hadis maqbul (diterima) dan mardud (ditolak). Para ulama 

menggunakan kaidah-kaidah tertentu seperti ittisal al-isnad (ketersambungan sanad), 

‘adalah (integritas moral perawi), dan dhabt (ketelitian hafalan) dalam menilai 

keabsahan suatu sanad. Bila seluruh perawi dalam rangkaian sanad memenuhi kriteria 

tersebut dan tidak terdapat cacat (‘illah) atau kejanggalan (syudzudz), maka hadis 

tersebut dinilai sahih dan dapat dijadikan hujjah. 7 

Sistem Isnad dalam ‘Ulumul Hadis 

Doktrin ilmu hadis, terdapat dua term pokok yang terkait dengan kedudukan 

hadis, yaitu sanad dan matan hadis. Sanad hadis secara terminologi adalah rangkaian 

para periwayat yang menyampaikan kepada matan hadis.4 Defenisi tersebut, 

mengandung beberapa unsur, yaitu a) rangkaian sanad; b) para periwayat; c) 

menyampaikan (tariq atau jalan); dan d) matan hadis. 

Menurut M. Syuhudi Ismail, unsur mendasar dalam sanad adalah 1) nama 

periwayat yang terlibat dalam periwayatan hadis yang bersangkutan; dan 2) 

lambanglambang periwayatan hadis yang telah digunakan oleh masing-masing 

periwayat dalam meriwayatkan hadis. Pertanyaan mendasar dalam menganalisis suatu 

hadis dikalangan ulama hadis dan pemikiran keislaman adalah tentang urgensi dan 

pentingnya sanad hadis. Hal ini disebabkan, pertama; pada masa awal Islam, sanad 

hadis tidak menjadi fokus perhatian para sahabat, bahkan hadis sendiri dilarang untuk 

ditulis, sekalipun akhirnya dibolehkan. Kedua, para ulama hadis menyadari bahwa 

suatu hadis tidak akan lengkap dan sempurna kedudukannya tanpa mengetahui dan 

memahami sanad hadis.8 

Bahkan, menurut M. Syuhudi Ismail: karena demikian pentingnya kedudukan 

sanad itu, suatu berita yang dinyatakan sebagai hadis Nabi oleh seseorang, tapi berita 

itu tidak memiliki sanad sama sekali, maka berita tersebut oleh ulama hadis tidak dapat 

disebut sebagai hadis. Walaupun berita itu disebut hadis oleh orang-orang tertentu, 

misalnya oleh ulama yang bukan ahli hadis, maka berita tersebut oleh ulama hadis 

dinayatakan sebagai hadis palsu atau hadis mawdhu’.  

 
7 Fathurrahman, “Kaidah-Kaidah Kesahihan Sanad Hadis: Analisis Metodologis dalam Ilmu 

Hadis,” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama, Vol. 18, No. 2 

(2017), h. 121. 
8 M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang, 

1992), h. 25. 



  

Page | 67  
 

Muhammad bin Sirrīn (w. 110 H), menyatakan bahwa sesungguhnya 

pengetahuan tentang hadis adalah agama, maka perhatikanlah dari siapa kamu 

mengambil agama itu.8 Ibnu Mubarak (w. 181 H) menambahkan bahwa hadis bagian 

dari agama, sekiranya sanad hadis tidak ada, niscaya siapa saja akan bebas menyatakan 

apa yang dikehendakinya.9 AlNawawiy sendiri mengibaratkan hubungan hadis dengan 

sanadnya, ibarat hubungan hewan dengan kakinya. 

Atas dasar pernyataan para ulama di atas, membuktikan bahwa umat Islam 

melalui para ulama hadis adalah umat yang teliti dan hati-hati dalam menisbahkan 

sesuatu kepada Nabi saw. terutama jika berkaitan dengan ajaran agama. Pernyataan 

menunjukkan pula, bahwa sejak awal melalui hadis beliau. 

Kenyataan historis pula menunjukkan, telah banyak beredar hadis-hadis palsu, 

terutama periode abad II dan III H. yang masanya cukup jauh dengan sumber asli suatu 

hadis. Oleh karena itu, Abbas bin Abi Ruzmah menyatakan; 

 بَيْنَنَا وَبَيْنَ القَوْمِ القَوَائِمُ، يَعْنِي الِإسْنَادَ 

Artinya: 

Yang membedakan antara kami-generasi dan kaum bid’ah adalah isnad’ 

Oleh karena itu Tanpa adanya sistem isnad, maka hadis ini shahih atau tidak, 

sebab tidak dapat diketahui apakah benar-benar bersumber dari Rasulullah Saw atau 

tidak. 

Kaidah-Kaidah Isnad Hadis 

Dalam ilmu hadis, para ulama menetapkan sejumlah kaidah untuk menilai 

keabsahan sanad. Beberapa kaidah penting antara lain:  

1. Kaidah Ittisal al-Isnad (Ketersambungan Sanad) 

Ketersambungan sanad (ittishal al-Isnad) adalah adanya sanad yang bertalian 

secara utuh dari sanad terakhir sampai kepada sanad yang paling awal yang 

terhubung langsung kepada Nabi Muhammad Saw. Suatu sanad 

mendapatkan/menerima hadis secara langsung dari perawi sebelumnya, begitu pula 

sanad yang di atasnya juga menerima dari perawi sebelumnya dan seterusnya 

sampai kepada akhir sanad. Kegiatan yang dilakukan ulama untuk mengetahui 

ketersambungan sanad hadis adalah: 

a. Mencatat nama-nama perawi yang terdapat dalam sanad hadis yang diteliti. 



  

Page | 68  
 

b. Menelusuri latar belakang masing-masing perawi untuk mengetahui apakah 

perawi tersebut tergolong sebagai perawi yang tsiqah, begitu pula 

keterkaitan antara guru dan murid di antara paraa perawi. 

c. Meneliti secara cermat kata-kata yang digunakan perawi dalam 

meriwayatkan hadis sebagai penegasan proses periwayatan hadis.9 

2. Kaidah Keadilan 

Adil sama dengan kata adil dalam bahasa Indonesia. Adil dari sudut pandang 

ilmu hadis adalah sifat yang bersumber dari seseorang yang dapat mengantarkannya 

menuju perbuatan taqwa dan menjaga sifat yang terpuji dalam segala aspek 

kehidupan, menghindari sifat yang tercela, serta menjunjung tinggi sifat yang 

jujur.10 

Menurut Syuhudi Ismail, ada perbedaan pandangan di kalangan ulama 

menyangkut persyaratan adilnya seorang perawi. Namun setidaknya adil itu 

mengacu kepada kualitas keberagamaan diri perawi. Dalam hal ini, ada empat 

persyaratan yang disyaratkan yaitu: Beragama Islam, mukallaf, bertaqwa, dan 

memelihara muru’ah.11 

3. Kaidah Kedhabitan 

Dhabith adalah ingatan yang sempurna, tidak lalai, maksudnya kuat hafalan dan 

hafalannya tepat. Jika hadis yang diriwayatkan berdasarkan hafalan maka 

hafalannya benar, dan jika hadis diriwayatkan berdasarkan tulisan maka tulisannya 

benar. Begitu pula jika hadis diriwayatkan berdasarkan makna, maka maknanya 

benar-benar bersesuaian dengan makna yang sebenarnya.12 Menurut al-Syarkawi 

dan Ibn Hajar al-‘Atsqalani sebagaimana yang diketengahkan oleh Syuhudi Ismail, 

dhabith merupakan hafalan yang kuat dari apa yang didengar dan kapan pun mampu 

disampaikannya jika berkehendak untuk menyampaikannya.13  

Pada prinsipnya, dhabith tidak hanya menyangkut kekuatan hafalan perawi, 

namun juga baginya ada kekuatan pemahaman tentang makna hadis yang 

diriwayatkannhya, apalagi hadis yang diriwayatkan dengan makna. Syuhudi Ismail 

 
9 Abustani Ilyas dan La Ode Ismail Ahmad, Pengantar Ilmu Hadis, h. 149. 
10 Ajjaj al-Khatib dalam Hedhri Nadhiran “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, 15 No. 

1 (April 2016): h. 7. 
11 Hedhri Nadhiran “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, 15 No. 1 (April 2016): h. 7 
12 Ulin Nuha, ‘Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits” 5 No. 1 (Juni 2013): h. 32. 
13 Hedhri Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, 15 No. 1 (April 2016): h. 8. 



  

Page | 69  
 

lebih mengembangkan istilah dhabith, yaitu khafif al-Dhabith, dhabit, dan tamm al-

Dhabith. Khafif al-Dhabith adalah perawi yang terdapat padanya kekurangan dari 

segi ingatan dan hafalan. Dhabit peruntukannya mengacu kepada perawi yang 

menghafal hadis yang diterima secara sempurna dan sanggup menyampaikannya 

secara sempurna kepada orangn lain. Selanjutnya adalah tamm al-Dhabith yakni 

mengacu kepada perawi yang menghafal hadis yang diterimanya secara sempurna, 

memahaminya dengan benar dan juga sanggup menyampaikannya dengan baik 

kepada orang lain.14  

Syarat dhabith yang disyaratkan dalam sanad, tidak berarti bahwa para perawi 

yang tersebut dalam sanad hadis adalah manusia yang yang tidak pernah lupa, 

mereka juga manusia biasa namun diberikan anugrah kekuatan hafalan dan kekuatan 

pemahaman. Apabila dalam satu situasi mengalami kekeliruan dalam periwayatan, 

maka belum dapat dijadikan sebagai dasar untuk menolak semua yang 

diriwayatkannya, dan juga belumlah menafikan keberadaannya sebagai periwayat 

hadis yang tsiqah. Hanya saja, jika sampai pada penelusuran suatu hadis yang 

dialamatkan kepadanya dan ia menampilkan kekeliruan, maka hadis yang 

diriwayatkannya itu dinilai lemah, atau mungkin tertolak.15 Dari sisi seperti inilah, 

seorang ulama harus berhati-hati dan penuh kecermatan melakukan analisis, agar 

tidak terjadi generalisasi yang keliru di dalam mengkritisi sanad hadis. 

4. Kaidah Terhindar dari Syadz 

Imam Syafi’i menggambarkan bahwa jika sesuatu hadis yang diriwayatkan oleh 

perawi yang tsiqah ada pertentangan dengan hadis yang diriwayatkan oleh perawi 

dalam jumlah yang banyak yang juga mempunyai kriteria tsiqah, maka periwayatan 

tersebut mengandung syaz.16 Berkenaan dengan keshahihan hadis tidaklah terlepas 

dengan keshahihan sanad, dan di dalam sanad hadis tidak boleh ada syaz. Untuk 

mengetahui perihal syaz dalam sanad maka metode yang digunakan adalah metode 

perbandingan (muqaranah). Caranya adalah melalui penghimpunan semua sanad 

hadis yang membahas pembahasan yang sama, kemudian dilanjutkan dengan 

 
14 Hery Sahputra, “Pemikiran Kritik Sanad Hadis”, 5 No. 1 (Januari-Juni 2022): h. 134. 
15 1Erwati Aziz “Fitrah Persektif Hadith: Studi Kritik Sanad, Matan, dan Pemahamannya” 14 

No.1 (Januari-Juni 2017) 
16 Zaenal Arifin, “Kritik Sanad Hadis (Studi Sunan Ibnu Majah, Kitab az-Zuhud)”, 14 No. 2 

(2018): h. 73. 



  

Page | 70  
 

melakukan i’tibar dan perbandingan. Lankah selanjutnya adalah meneliti biografi 

perawi yang tersebut dalam sanad itu untuk mendapatkan kualitas masing-masing. 

Jika semua perawi kualitasnya memenuhi kriteria tsiqah dan ditemukan ada sanad 

yang menyalahi sanad-sanad yang lainnya, maka sanad yang menyalahi itu adalah 

sanad syaz, dan sanad yang menyelisihinya disebut mahfuz. Apabila terjadi kondisi 

yang seperti ini, maka yang diterima adalah sanad yang banyak, karena jelas hal 

itulah yang lebih tsiqah dan yang lebih kuat.17 

5. Kaidah Terhindar dari ‘Illat 

Illat adalah adanya cacat yang berakibat pada rusaknya kualitas hadis. Karena 

kecacatan ini mengakibatkan suatu hadis shahih turun kualitasnya menjadi tidak 

shahih lagi. Kecacatan dalam ‘illat ini berbeda dengan kecacatan secara kasat mata 

sebagaimana yang dikenal dalam jarh, misalnya perawi diketahui pendusta. Cacat 

yang dimaksudkan dengan ‘illat ini adalah ‘illat qadihah (cacat yang tersembunyi), 

dimana untuk mengetahuinya memerlukan kecermatan dan ketelitian ulama yang 

melakukan kritik hadis.18 

Menurut Abdu al-Rahman al-Mahdi 194 H bahwa untuk mengetahui ‘illat 

(cacat yang tersembunyi) itu memerlukan intuisi. Ulama hadis menjelaskan bahwa 

‘illat itu bisa terjadi baik pada sanad maupun pada matan dan mungkin juga terjadi 

pada keduanya. Namun yang paling banyak ditemukan adalah pada sanad hadis, 

yaitu: (1) Sanad tampak muttasil dan marfu’, tetapi yang sebenarnya adalah muttasil 

dan mauquf. (2) Sanad tampak muttasil dan marfu’, tetapi yang sebenarnya adalah 

muttasil dan mursal. (3) Ada percampuran hadis dengan hadis lainnya. (4) Adanya 

kesalahan dalam penyebutan nama perawi disebabkan oleh adanya perawi yang 

memiliki nama yang mirip, sementara perawi tersebut mempunyai kualitas yang 

berbeda (terkait dengan ke-dhabith-an perawi).19 

Ketersambungan sanad, perawi yang ‘adil dan dhabith, tidak ada syaz dan tidak 

ada ‘illat seperti yang telah dikemukakan di atas telah menjadi ketetapan sebagai kaidah 

yang dijadikan acuan untuk menentukan kualitas hadis, sehingga dengannya ulama 

melakukan klasifikasi hadis yang bertujuan untuk menjaga keaslian hadis, dan juga 

untuk memudahkan di dalam melakukan proses identifikasi hadis. Jika semua unsur 

 
17 Zubaidah, “Metode Kritik Sanad dan Matan Hadis”, 4 No. 1 (Juni 2015): h. 45. 
18 24Hery Sahputra, “Pemikiran Kritik Sanad Hadis”, 5 No. 1 (Januari-Juni 2022): h. 135-136. Hedhri  

19Hedhri Nadhiran “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, 15 No. 1 (April 2016): h. 8. 



  

Page | 71  
 

dari kaidah tersebut terpenuhi, maka sanad hadis yang bersangkutan disebut sebagai 

shahih al-Isnad. Sementara itu, yang tidak memenuhi, maka kualitasnya turun menjadi 

hadis hasan dan hadis dha’if.20 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menegaskan bahwa isnad merupakan fondasi utama dalam 

struktur keilmuan hadis yang berfungsi menjaga kemurnian ajaran Islam dari 

penyimpangan dan pemalsuan. Melalui sistem isnad, keaslian suatu riwayat dapat 

ditelusuri secara sistematis hingga kepada Rasulullah Saw., sehingga hadis yang 

digunakan sebagai sumber ajaran dan hukum memiliki dasar keilmuan yang dapat 

dipertanggungjawabkan. Dengan demikian, isnad menjadi instrumen metodologis yang 

menentukan keabsahan hadis dalam tradisi keilmuan Islam. 

Hasil kajian menunjukkan bahwa penerapan kaidah-kaidah isnad, seperti 

ketersambungan sanad (ittishal al-isnad), keadilan perawi (‘adalah), ketelitian hafalan 

(dhabt), serta keterhindaran dari syadz dan ‘illat, merupakan tolok ukur objektif dalam 

menilai kualitas hadis. Pemenuhan seluruh kaidah tersebut menghasilkan hadis sahih 

yang layak dijadikan hujjah, sedangkan ketidaklengkapannya menyebabkan penurunan 

kualitas hadis menjadi hasan atau da‘if. 

Implikasi penelitian ini bagi pengembangan ilmu pendidikan dasar Islam 

terletak pada pentingnya pemahaman metodologi keilmuan hadis sejak dini, khususnya 

dalam menanamkan sikap kritis, objektif, dan ilmiah dalam menerima sumber ajaran 

agama. Pemahaman kaidah isnad tidak hanya memperkuat literasi keislaman peserta 

didik, tetapi juga membentuk karakter akademik yang menghargai validitas sumber dan 

kehati-hatian dalam beragama. Dengan demikian, kajian kaidah isnad hadis 

berkontribusi dalam memperkokoh landasan epistemologis pendidikan Islam yang 

autentik dan bertanggung jawab. 

 

 

 

 

 

 
20 Syaikhah Fakhrunnisa Abubakar, ‘Metode Kritik Sanad ( Naqd Al-Sanad )’, Ihyaussunna, 3 

(2023), 1–11. 



  

Page | 72  
 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul Majid Khon. (2012). Ilmu Hadis. Jakarta: Amzah. 

Abustani Ilyas & La Ode Ismail Ahmad. (t.t.). Pengantar Ilmu Hadis. 

Article History. (2019). “Urgensi Pengamalan Kembali Kaidah Isnad dalam 

Meminimalisir Penyebaran Hoaks (Studi Kasus Penyebaran Hoaks oleh Dosen) 

Zahrotus Saidah.” Jurnal, 2, 115. 

Fathurrahman. (2017). “Kaidah-Kaidah Kesahihan Sanad Hadis: Analisis Metodologis 

dalam Ilmu Hadis.” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan 

Fenomena Agama, 18(2), 121. 

Hafidz, Ahmad. (2020). “Kedudukan Isnad dalam Menjaga Keaslian Hadis Nabi.” 

Jurnal Ilmu Hadis dan Studi Islam, 6(2), 45–60. 

Hedhri Nadhiran. (2016). “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis.” Jurnal, 15(1), 

7–8. 

Hery Sahputra. (2022). “Pemikiran Kritik Sanad Hadis.” Jurnal, 5(1), 134–136. 

Mansur, A. (2022). “Kaidah Sanad dalam Kritik Hadis: Telaah atas Prinsip Ittisal, 

‘Adalah, dan Dhabt.” Jurnal Studi Hadis, 10(1), 1–18. 

M. Syuhudi Ismail. (1992). Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Cet. I). Jakarta: Bulan 

Bintang. 

N. S. Fauzani, N. Kosim, & E. L. Fauziah. (2025). “Konsep Tes Materi Al-Isnad dalam 

Ilmu Ma’ani sebagai Evaluasi Kompetensi Bersastra.” El-Badr: Jurnal Bahasa 

dan Peradaban Islam, 1(2), 41–47. 

https://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr/article/view/118 

Sava Gandesya Neir. (2021). Pengantar Studi Hadis. 2720190024. 

Syaikhah Fakhrunnisa Abubakar. (2023). “Metode Kritik Sanad (Naqd al-Sanad).” 

Ihyaussunna, 3, 1–11. 

Ulin Nuha. (2013). “Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits.” Jurnal, 5(1), 

32. 

Zaenal Arifin. (2018). “Kritik Sanad Hadis (Studi Sunan Ibnu Majah, Kitab az-

Zuhud).” Jurnal, 14(2), 73. 

Zubaidah. (2015). “Metode Kritik Sanad dan Matan Hadis.” Jurnal, 4(1), 45. 

Erwati Aziz. (2017). “Fitrah Perspektif Hadith: Studi Kritik Sanad, Matan, dan 

Pemahamannya.” Jurnal, 14(1). 

https://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr/article/view/118


  

Page | 73  
 

Ajjaj al-Khatib. (dalam Hedhri Nadhiran, 2016). “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah 

Metodologis.” Jurnal, 15(1), 7. 

 

 

 

 


