Volume 4 Nomor 2 (Desember 2025)
El-Mizzi: Julrnal Ilmu Hadis

KAIDAH ISNAD HADIS: TELAAH SISTEM PERIWAYATAN DALAM
PERSPEKTIF ‘ULUMUL HADIS

Mawar Sumaila!, Isnayanti?

IAIN Sultan Amai Gorontalo
J1. Sultan Amai, Pone, Kec. Limboto Barat, Kab. Gorontalo.

e-mail: mawarsumaila@96gmail.com isnayanti(@iaingorontalo.ac.id

ABSTRAK

Isnad adalah salah satu fondasi penting dalam ilmu hadis yang berperan sebagai sistem
untuk memverifikasi dan menelusuri keaslian riwayat hadis dari Rasulullah Saw.
Artikel ini bertujuan untuk menjelaskan pengertian, fungsi, serta kaidah-kaidah pokok
dalam isnad hadis yang menjadi dasar penilaian terhadap keabsahan suatu riwayat.
Secara istilah, isnad dipahami sebagai proses menghubungkan sebuah hadis kepada
sumber asalnya melalui rangkaian para perawi (sanad) yang terdokumentasi dengan
cermat. Melalui sistem ini, para ulama hadis dapat menilai kejujuran, keadilan, dan
ketelitian para perawi serta memastikan apakah mata rantai periwayatan tersebut
bersambung atau terputus, sehingga menjamin integritas sanad secara keseluruhan.
Kajian ini membahas lima kaidah pokok dalam kritik sanad, yaitu ittisal al-isnad
(kesinambungan sanad), keadilan perawi, dhabit (ketepatan hafalan), bebas dari syadz
(kejanggalan), dan terhindar dari ‘illat (cacat tersembunyi). Kelima kaidah tersebut
menjadi tolok ukur penting dalam menentukan kualitas hadis apakah tergolong sahih,
hasan, atau daif secara menyeluruh. Hasil pembahasan menunjukkan bahwa isnad tidak
hanya berfungsi sebagai mekanisme ilmiah dalam periwayatan hadis, tetapi juga
sebagai keistimewaan umat Islam dalam menjaga kemurnian ajaran Nabi Saw. Oleh
karena itu, pemahaman mendalam terhadap kaidah isnad sangat penting untuk
mempertahankan keotentikan hadis sebagai sumber ajaran, pedoman kehidupan, dan
landasan moral yang kuat bagi seluruh umat Islam di berbagai generasi.

Kata kunci: Isnad, Sanad, Hadis, Kaidah Isnad, Kritik Sanad

ABSTRACT
Isnad is one of the fundamental pillars in the science of Hadith, serving as a system to
verify and trace the authenticity of Hadith narrations from the Prophet Muhammad
(peace be upon him). This article aims to explain the definition, function, and main
principles of isnad al-hadith as the basis for assessing the validity of a narration.
Terminologically, isnad refers to the process of linking a Hadith to its original source
through a chain of transmitters (sanad). Through this system, Hadith scholars are able
to evaluate the honesty, integrity, and accuracy of the narrators and determine whether
the transmission chain is continuous or interrupted. This study discusses five

Page | 62


mailto:mawarsumaila@96gmail.com
mailto:isnayanti@iaingorontalo.ac.id

fundamental principles in the critique of sanad: ittisal al-isnad (continuity of the
chain), justice (‘adalah) of the narrators, dhabit (precision of memorization), freedom
from syadz (irregularities), and absence of ‘illat (hidden defects). These five principles
serve as benchmarks for determining the quality of a Hadith, whether it is classified as
sahih (authentic), hasan (good), or daif (weak). The results of this study show that isnad
functions not only as a scientific mechanism in Hadith transmission but also as a
unique feature of the Muslim community in preserving the purity of the Prophet’s
teachings. Therefore, understanding the principles of isnad is crucial in maintaining
the authenticity of Hadith as a source of Islamic law and moral guidance for Muslims.

Keywords: Isnad, Sanad, Hadith, Isnad Principles, Sanad Criticism

PENDAHULUAN

Hadis merupakan sumber hukum Islam kedua setelah Al-Qur’an, yang
memiliki peranan penting dalam membentuk ajaran dan praktik keislaman. Keaslian
dan keabsahan hadis menjadi perhatian utama para ulama sejak masa awal Islam,
sehingga lahirlah berbagai cabang ilmu yang secara khusus membahas tentang
periwayatan hadis. Salah satu di antaranya adalah ilmu isnad, yaitu sistem penghubung
antara perawi satu dengan yang lain hingga sampai kepada Rasulullah Saw. Melalui
isnad inilah, para ulama dapat memastikan keaslian dan kebenaran suatu riwayat,
sehingga hadis yang disandarkan kepada Nabi benar-benar terjaga dari pemalsuan dan
kesalahan periwayatan. !

Dalam kajian hadis, isnad tidak hanya berfungsi sebagai rantai periwayatan,
tetapi juga menjadi instrumen metodologis untuk menilai kualitas hadis. Isnad berperan
sebagai alat verifikasi dan validasi ilmiah terhadap keaslian suatu riwayat. Imam
Abdullah bin al-Mubarak pernah mengatakan: "A/-isnad min ad-din, walau la al-isnad
la-qala man syd’a ma sya’a”, yang berarti bahwa sanad merupakan bagian dari agama;
tanpa sanad, siapa pun dapat berkata sesuka hatinya. Pernyataan ini menegaskan bahwa
keberadaan isnad merupakan benteng epistemologis yang menjaga kemurnian ajaran
Islam dari distorsi dan rekayasa manusia.

Kaidah-kaidah isnad hadis lahir sebagai bentuk sistematisasi dari upaya para
ulama dalam menjaga keaslian hadis Nabi. Kaidah tersebut meliputi ketersambungan

sanad (ittishal al-isnad), keadilan perawi (‘adalah), kekuatan hafalan (dhabt), serta

! Hafidz, Ahmad. “Kedudukan Isnad dalam Menjaga Keaslian Hadis Nabi.” Jurnal Ilmu
Hadis dan Studi Islam, Vol. 6 No. 2 (2020): 45-60.

Page | 63



terhindar dari syadz dan ‘illat. Melalui penerapan kaidah-kaidah ini, para ahli hadis
mampu mengklasifikasikan kualitas hadis menjadi sahih, hasan, dan da‘if. Dengan
demikian, ilmu isnad tidak hanya bersifat historis tetapi juga metodologis, karena
menentukan nilai otentisitas hadis yang menjadi dasar hukum Islam.?

METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan studi
kepustakaan (/ibrary research). Pendekatan ini dipilih karena objek kajian penelitian
berupa konsep, kaidah, dan pemikiran ulama hadis yang bersumber dari literatur klasik
dan kontemporer, bukan data lapangan. Melalui pendekatan ini, penelitian berupaya
memahami, mengkaji, dan menganalisis kaidah-kaidah isnad hadis sebagai instrumen
metodologis dalam menentukan kualitas hadis. Subjek penelitian dalam kajian ini
adalah kaidah-kaidah isnad hadis yang digunakan oleh para ulama hadis dalam menilai
keabsahan sanad, khususnya kaidah ittisal al-isnad, keadilan perawi
HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
Pengerian dan Fungsi Isnad

Isnad secara etimologi berarti menyandarkan sesuatu kepada yang lain.
Sedangkan menurut istilah, isnad berarti: Mengangkat Hadits kepada yang
mengatakannya (sumbernya), yaitu menjelaskan jalan matan dengan meriwayatkan
Hadis secara musnad. Di samping itu, isnad dapat juga diartikan dengan menceritakan
jalannya matan.’® Isnad merupakan pembahasan awal dalam Ilmu Ma’ani. Isnad sendiri
memiliki pengertian gabungan kata atau kalimat yang memiliki posisi kata secara
takwil, yang menunjukkan kepada makna yang sempurna.*

Isnad (sanad ) menjadi istimewa karena dengannya kebenaran sebuah
periwayatan dapat dibuktikan, karena sanad dijadikan acuan dalam menilai kualitas
berita yang dibawa. Ilmu ini juga membantu dalam mengetahui nilai/derajat,
ketersambungan dan terputusnya periwayatan seorang rawi. Sedangkan Ilmu Rijalul

Hadits membantu dalam mengetahui hal-hal yang berhubungan dengan perawi

2 Mansur, A. “Kaidah Sanad dalam Kritik Hadis: Telaah atas Prinsip Ittisal, ‘Adalah, dan
Dhabt.” Jurnal Studi Hadis, Vol. 10 No. 1 (2022): 1-18.

3 Sava Gandesya Neir, ‘Sava Gandesya Neir’, Pengantar Studi Hadis, 2720190024, 2021.

4N S Fauzani, N Kosim, and E L Fauziah, ‘Konsep Tes Materi Al-Isnad Dalam Ilmu Ma’ani
Sebagai Evaluasi Kompetensi Bersastra’, ... Dan Peradaban Islam, 1.2 (2025), 4147
<https://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr/article/view/118%0Ahttps://jurnal.qolamuna.id/index.php
/elbadr/article/download/118/21>.

Page | 64



tersebut, seperti waktu dilahirkan dan meninggalnya, latar belakang pendidikan dan
siapa saja gurunya, serta lingkungan tempat tinggalnya.’

Dalam sebuah riwayat dari Abu Bakar Muhammad bin Ahmad:

PRSI NP AN PN PPy T BT (vl B Ve S e
Sy (G Sy Y1 e

Artinya:
Tiga keistimewaan yang Allah hanya berikan kepada umat Islam, tidak kepada
umat sebelumnya, yaitu isnad, nasab dan i’rab.

Riwayat lain dari Muhammad bin Hatim bin al Mudhaffar berkata:

55 ST A G U s L Lelialy Lo 5 23 o 2 ST 0)

Z\.f}” 97\:&&;:9&;\.;5 fm\(,.wv.hcﬁw\.ﬁ.@_e ("@':?-J"'j

Artinya:

Sesungguhnya Allah telah memuliakan, mengistimewakan dan mengunggulkan
umat ini (di atas umat lainnya) dengan Isnad. Dan tidak ada satupun dari
semua umat yang diberikan keistimewaan seperti Isnad ini, baik umat terdahulu
maupun yang akan datang...maka dengan ini, Isnad merupakan nikmat yang
paling agung yang hanya diberikan Allah kepada umat ini.

Abu Hatim Ar Razi berkata:

¢ .o [ & /-/~/o}/0/}//
S ee ) 07 0 ki L

3
¢la

AT Gl 28 L il K0

Artinya:

Tidak ada umat sejak diciptakannya Adam yang amanah menjaga berita yang
berasal dari Rasulnya kecuali umat ini (umatnya Muhammad Saw).
Fungsi utama isnad dalam ilmu hadis adalah sebagai alat verifikasi kebenaran

periwayatan. Melalui isnad, para ulama dapat menelusuri siapa saja perawi yang
meriwayatkan hadis, sejauh mana kredibilitas dan kejujuran mereka, serta apakah mata

rantai periwayatan tersebut tersambung atau terputus.® Fungsi lain dari isnad adalah

5 Article History, ‘Urgensi Pengamalan Kembali Kaidah Isnad Dalam Meminimalisir
Penyebaran Hoaks (Studi Kasus Penyebaran Hoaks Oleh Dosen) Zahrotus Saidah’, 2 (2019), 115.
¢ Abdul Majid Khon, limu Hadis, (Jakarta: Amzah, 2012), h. 47.

Page | 65



pembeda antara hadis magbul (diterima) dan mardud (ditolak). Para ulama
menggunakan kaidah-kaidah tertentu seperti ittisal al-isnad (ketersambungan sanad),
‘adalah (integritas moral perawi), dan dhabt (ketelitian hafalan) dalam menilai
keabsahan suatu sanad. Bila seluruh perawi dalam rangkaian sanad memenuhi kriteria
tersebut dan tidak terdapat cacat (‘illah) atau kejanggalan (syudzudz), maka hadis
tersebut dinilai sahih dan dapat dijadikan hujjah. ’

Sistem Isnad dalam ‘Ulumul Hadis

Doktrin ilmu hadis, terdapat dua term pokok yang terkait dengan kedudukan
hadis, yaitu sanad dan matan hadis. Sanad hadis secara terminologi adalah rangkaian
para periwayat yang menyampaikan kepada matan hadis.4 Defenisi tersebut,
mengandung beberapa unsur, yaitu a) rangkaian sanad; b) para periwayat; c)
menyampaikan (tariq atau jalan); dan d) matan hadis.

Menurut M. Syuhudi Ismail, unsur mendasar dalam sanad adalah 1) nama
periwayat yang terlibat dalam periwayatan hadis yang bersangkutan; dan 2)
lambanglambang periwayatan hadis yang telah digunakan oleh masing-masing
periwayat dalam meriwayatkan hadis. Pertanyaan mendasar dalam menganalisis suatu
hadis dikalangan ulama hadis dan pemikiran keislaman adalah tentang urgensi dan
pentingnya sanad hadis. Hal ini disebabkan, pertama; pada masa awal Islam, sanad
hadis tidak menjadi fokus perhatian para sahabat, bahkan hadis sendiri dilarang untuk
ditulis, sekalipun akhirnya dibolehkan. Kedua, para ulama hadis menyadari bahwa
suatu hadis tidak akan lengkap dan sempurna kedudukannya tanpa mengetahui dan
memahami sanad hadis.®

Bahkan, menurut M. Syuhudi Ismail: karena demikian pentingnya kedudukan
sanad itu, suatu berita yang dinyatakan sebagai hadis Nabi oleh seseorang, tapi berita
itu tidak memiliki sanad sama sekali, maka berita tersebut oleh ulama hadis tidak dapat
disebut sebagai hadis. Walaupun berita itu disebut hadis oleh orang-orang tertentu,
misalnya oleh ulama yang bukan ahli hadis, maka berita tersebut oleh ulama hadis

dinayatakan sebagai hadis palsu atau hadis mawdhu’.

7 Fathurrahman, “Kaidah-Kaidah Kesahihan Sanad Hadis: Analisis Metodologis dalam Ilmu
Hadis,” Jurnal llmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan Fenomena Agama, Vol. 18, No. 2
(2017), h. 121.

8 M. Syuhudi Ismail, Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Cet. I; Jakarta: Bulan Bintang,
1992), h. 25.

Page | 66



Muhammad bin Sirrin (w. 110 H), menyatakan bahwa sesungguhnya
pengetahuan tentang hadis adalah agama, maka perhatikanlah dari siapa kamu
mengambil agama itu.8 Ibnu Mubarak (w. 181 H) menambahkan bahwa hadis bagian
dari agama, sekiranya sanad hadis tidak ada, niscaya siapa saja akan bebas menyatakan
apa yang dikehendakinya.9 AINawawiy sendiri mengibaratkan hubungan hadis dengan
sanadnya, ibarat hubungan hewan dengan kakinya.

Atas dasar pernyataan para ulama di atas, membuktikan bahwa umat Islam
melalui para ulama hadis adalah umat yang teliti dan hati-hati dalam menisbahkan
sesuatu kepada Nabi saw. terutama jika berkaitan dengan ajaran agama. Pernyataan
menunjukkan pula, bahwa sejak awal melalui hadis beliau.

Kenyataan historis pula menunjukkan, telah banyak beredar hadis-hadis palsu,
terutama periode abad II dan III H. yang masanya cukup jauh dengan sumber asli suatu

hadis. Oleh karena itu, Abbas bin Abi Ruzmah menyatakan;

S a5 pE Ly U
Artinya:

Yang membedakan antara kami-generasi dan kaum bid’ah adalah isnad’

Oleh karena itu Tanpa adanya sistem isnad, maka hadis ini shahih atau tidak,
sebab tidak dapat diketahui apakah benar-benar bersumber dari Rasulullah Saw atau
tidak.

Kaidah-Kaidah Isnad Hadis

Dalam ilmu hadis, para ulama menetapkan sejumlah kaidah untuk menilai
keabsahan sanad. Beberapa kaidah penting antara lain:
1. Kaidah Ittisal al-Isnad (Ketersambungan Sanad)

Ketersambungan sanad (ittishal al-Isnad) adalah adanya sanad yang bertalian
secara utuh dari sanad terakhir sampai kepada sanad yang paling awal yang
terhubung langsung kepada Nabi Muhammad Saw. Suatu sanad
mendapatkan/menerima hadis secara langsung dari perawi sebelumnya, begitu pula
sanad yang di atasnya juga menerima dari perawi sebelumnya dan seterusnya
sampai kepada akhir sanad. Kegiatan yang dilakukan ulama untuk mengetahui
ketersambungan sanad hadis adalah:

a. Mencatat nama-nama perawi yang terdapat dalam sanad hadis yang diteliti.

Page | 67



b. Menelusuri latar belakang masing-masing perawi untuk mengetahui apakah
perawi tersebut tergolong sebagai perawi yang tsiqah, begitu pula
keterkaitan antara guru dan murid di antara paraa perawi.

c. Meneliti secara cermat kata-kata yang digunakan perawi dalam
meriwayatkan hadis sebagai penegasan proses periwayatan hadis.’

2. Kaidah Keadilan

Adil sama dengan kata adil dalam bahasa Indonesia. Adil dari sudut pandang
ilmu hadis adalah sifat yang bersumber dari seseorang yang dapat mengantarkannya
menuju perbuatan taqwa dan menjaga sifat yang terpuji dalam segala aspek
kehidupan, menghindari sifat yang tercela, serta menjunjung tinggi sifat yang
jujur.t?

Menurut Syuhudi Ismail, ada perbedaan pandangan di kalangan ulama
menyangkut persyaratan adilnya seorang perawi. Namun setidaknya adil itu
mengacu kepada kualitas keberagamaan diri perawi. Dalam hal ini, ada empat
persyaratan yang disyaratkan yaitu: Beragama Islam, mukallaf, bertaqwa, dan
memelihara muru’ah.!!

3. Kaidah Kedhabitan

Dhabith adalah ingatan yang sempurna, tidak lalai, maksudnya kuat hafalan dan
hafalannya tepat. Jika hadis yang diriwayatkan berdasarkan hafalan maka
hafalannya benar, dan jika hadis diriwayatkan berdasarkan tulisan maka tulisannya
benar. Begitu pula jika hadis diriwayatkan berdasarkan makna, maka maknanya
benar-benar bersesuaian dengan makna yang sebenarnya.!? Menurut al-Syarkawi
dan Ibn Hajar al-‘Atsqalani sebagaimana yang diketengahkan oleh Syuhudi Ismail,
dhabith merupakan hafalan yang kuat dari apa yang didengar dan kapan pun mampu
disampaikannya jika berkehendak untuk menyampaikannya.'?

Pada prinsipnya, dhabith tidak hanya menyangkut kekuatan hafalan perawi,
namun juga baginya ada kekuatan pemahaman tentang makna hadis yang

diriwayatkannhya, apalagi hadis yang diriwayatkan dengan makna. Syuhudi Ismail

° Abustani Ilyas dan La Ode Ismail Ahmad, Pengantar Ilmu Hadis, h. 149.

10 Ajjaj al-Khatib dalam Hedhri Nadhiran “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, 15 No.
1 (April 2016): h. 7.

" Hedhri Nadhiran “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, 15 No. 1 (April 2016): h. 7

12 Ulin Nuha, ‘Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits” 5 No. 1 (Juni 2013): h. 32.

13 Hedhri Nadhiran, “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, 15 No. 1 (April 2016): h. 8.

Page | 68



lebih mengembangkan istilah dhabith, yaitu khafif al-Dhabith, dhabit, dan tamm al-
Dhabith. Khafif al-Dhabith adalah perawi yang terdapat padanya kekurangan dari
segi ingatan dan hafalan. Dhabit peruntukannya mengacu kepada perawi yang
menghafal hadis yang diterima secara sempurna dan sanggup menyampaikannya
secara sempurna kepada orangn lain. Selanjutnya adalah tamm al-Dhabith yakni
mengacu kepada perawi yang menghafal hadis yang diterimanya secara sempurna,
memahaminya dengan benar dan juga sanggup menyampaikannya dengan baik
kepada orang lain.'*

Syarat dhabith yang disyaratkan dalam sanad, tidak berarti bahwa para perawi
yang tersebut dalam sanad hadis adalah manusia yang yang tidak pernah lupa,
mereka juga manusia biasa namun diberikan anugrah kekuatan hafalan dan kekuatan
pemahaman. Apabila dalam satu situasi mengalami kekeliruan dalam periwayatan,
maka belum dapat dijadikan sebagai dasar untuk menolak semua yang
diriwayatkannya, dan juga belumlah menafikan keberadaannya sebagai periwayat
hadis yang tsiqgah. Hanya saja, jika sampai pada penelusuran suatu hadis yang
dialamatkan kepadanya dan ia menampilkan kekeliruan, maka hadis yang
diriwayatkannya itu dinilai lemah, atau mungkin tertolak.'®> Dari sisi seperti inilah,
seorang ulama harus berhati-hati dan penuh kecermatan melakukan analisis, agar
tidak terjadi generalisasi yang keliru di dalam mengkritisi sanad hadis.

4. Kaidah Terhindar dari Syadz

Imam Syafi’i menggambarkan bahwa jika sesuatu hadis yang diriwayatkan oleh
perawi yang tsiqah ada pertentangan dengan hadis yang diriwayatkan oleh perawi
dalam jumlah yang banyak yang juga mempunyai kriteria tsiqah, maka periwayatan
tersebut mengandung syaz.'® Berkenaan dengan keshahihan hadis tidaklah terlepas
dengan keshahihan sanad, dan di dalam sanad hadis tidak boleh ada syaz. Untuk
mengetahui perihal syaz dalam sanad maka metode yang digunakan adalah metode
perbandingan (muqgaranah). Caranya adalah melalui penghimpunan semua sanad

hadis yang membahas pembahasan yang sama, kemudian dilanjutkan dengan

4 Hery Sahputra, “Pemikiran Kritik Sanad Hadis”, 5 No. 1 (Januari-Juni 2022): h. 134,

5 1Erwati Aziz “Fitrah Persektif Hadith: Studi Kritik Sanad, Matan, dan Pemahamannya” 14
No.1 (Januari-Juni 2017)

16 Zaenal Arifin, “Kritik Sanad Hadis (Studi Sunan Ibnu Majah, Kitab az-Zuhud)”, 14 No. 2
(2018): h. 73.

Page | 69



melakukan i’tibar dan perbandingan. Lankah selanjutnya adalah meneliti biografi
perawi yang tersebut dalam sanad itu untuk mendapatkan kualitas masing-masing.
Jika semua perawi kualitasnya memenuhi kriteria tsigah dan ditemukan ada sanad
yang menyalahi sanad-sanad yang lainnya, maka sanad yang menyalahi itu adalah
sanad syaz, dan sanad yang menyelisihinya disebut mahfuz. Apabila terjadi kondisi
yang seperti ini, maka yang diterima adalah sanad yang banyak, karena jelas hal

itulah yang lebih tsigah dan yang lebih kuat.!”

. Kaidah Terhindar dari ‘Illat

Illat adalah adanya cacat yang berakibat pada rusaknya kualitas hadis. Karena
kecacatan ini mengakibatkan suatu hadis shahih turun kualitasnya menjadi tidak
shahih lagi. Kecacatan dalam ‘illat ini berbeda dengan kecacatan secara kasat mata
sebagaimana yang dikenal dalam jarh, misalnya perawi diketahui pendusta. Cacat
yang dimaksudkan dengan ‘illat ini adalah ‘illat qadihah (cacat yang tersembunyi),
dimana untuk mengetahuinya memerlukan kecermatan dan ketelitian ulama yang
melakukan kritik hadis.'®

Menurut Abdu al-Rahman al-Mahdi 194 H bahwa untuk mengetahui ‘illat
(cacat yang tersembunyi) itu memerlukan intuisi. Ulama hadis menjelaskan bahwa
‘illat itu bisa terjadi baik pada sanad maupun pada matan dan mungkin juga terjadi
pada keduanya. Namun yang paling banyak ditemukan adalah pada sanad hadis,
yaitu: (1) Sanad tampak muttasil dan marfu’, tetapi yang sebenarnya adalah muttasil
dan mauquf. (2) Sanad tampak muttasil dan marfu’, tetapi yang sebenarnya adalah
muttasil dan mursal. (3) Ada percampuran hadis dengan hadis lainnya. (4) Adanya
kesalahan dalam penyebutan nama perawi disebabkan oleh adanya perawi yang
memiliki nama yang mirip, sementara perawi tersebut mempunyai kualitas yang
berbeda (terkait dengan ke-dhabith-an perawi)."”

Ketersambungan sanad, perawi yang ‘adil dan dhabith, tidak ada syaz dan tidak

ada ‘illat seperti yang telah dikemukakan di atas telah menjadi ketetapan sebagai kaidah

yang dijadikan acuan untuk menentukan kualitas hadis, sehingga dengannya ulama

melakukan klasifikasi hadis yang bertujuan untuk menjaga keaslian hadis, dan juga

untuk memudahkan di dalam melakukan proses identifikasi hadis. Jika semua unsur

17 Zubaidah, “Metode Kritik Sanad dan Matan Hadis”, 4 No. 1 (Juni 2015): h. 45.
18 24Hery Sahputra, “Pemikiran Kritik Sanad Hadis”, 5 No. 1 (Januari-Juni 2022): h. 135-136. Hedhri

YHedhri Nadhiran “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis”, 15 No. 1 (April 2016): h. 8.

Page | 70



dari kaidah tersebut terpenuhi, maka sanad hadis yang bersangkutan disebut sebagai
shahih al-Isnad. Sementara itu, yang tidak memenuhi, maka kualitasnya turun menjadi
hadis hasan dan hadis dha’if.?°

KESIMPULAN

Penelitian ini menegaskan bahwa isnad merupakan fondasi utama dalam
struktur keilmuan hadis yang berfungsi menjaga kemurnian ajaran Islam dari
penyimpangan dan pemalsuan. Melalui sistem isnad, keaslian suatu riwayat dapat
ditelusuri secara sistematis hingga kepada Rasulullah Saw., sehingga hadis yang
digunakan sebagai sumber ajaran dan hukum memiliki dasar keilmuan yang dapat
dipertanggungjawabkan. Dengan demikian, isnad menjadi instrumen metodologis yang
menentukan keabsahan hadis dalam tradisi keilmuan Islam.

Hasil kajian menunjukkan bahwa penerapan kaidah-kaidah isnad, seperti
ketersambungan sanad (ittishal al-isnad), keadilan perawi (‘adalah), ketelitian hafalan
(dhabt), serta keterhindaran dari syadz dan ‘illat, merupakan tolok ukur objektif dalam
menilai kualitas hadis. Pemenuhan seluruh kaidah tersebut menghasilkan hadis sahih
yang layak dijadikan hujjah, sedangkan ketidaklengkapannya menyebabkan penurunan
kualitas hadis menjadi hasan atau da‘if.

Implikasi penelitian ini bagi pengembangan ilmu pendidikan dasar Islam
terletak pada pentingnya pemahaman metodologi keilmuan hadis sejak dini, khususnya
dalam menanamkan sikap kritis, objektif, dan ilmiah dalam menerima sumber ajaran
agama. Pemahaman kaidah isnad tidak hanya memperkuat literasi keislaman peserta
didik, tetapi juga membentuk karakter akademik yang menghargai validitas sumber dan
kehati-hatian dalam beragama. Dengan demikian, kajian kaidah isnad hadis
berkontribusi dalam memperkokoh landasan epistemologis pendidikan Islam yang

autentik dan bertanggung jawab.

20 Syaikhah Fakhrunnisa Abubakar, ‘Metode Kritik Sanad ( Naqd Al-Sanad )’, Ihyaussunna, 3
(2023), 1-11.

Page | 71



DAFTAR PUSTAKA

Abdul Majid Khon. (2012). /lmu Hadis. Jakarta: Amzah.

Abustani Ilyas & La Ode Ismail Ahmad. (t.t.). Pengantar llmu Hadis.

Article History. (2019). “Urgensi Pengamalan Kembali Kaidah Isnad dalam
Meminimalisir Penyebaran Hoaks (Studi Kasus Penyebaran Hoaks oleh Dosen)
Zahrotus Saidah.” Jurnal, 2, 115.

Fathurrahman. (2017). “Kaidah-Kaidah Kesahihan Sanad Hadis: Analisis Metodologis
dalam Ilmu Hadis.” Jurnal Ilmu Agama: Mengkaji Doktrin, Pemikiran, dan
Fenomena Agama, 18(2), 121.

Hafidz, Ahmad. (2020). “Kedudukan Isnad dalam Menjaga Keaslian Hadis Nabi.”
Jurnal llmu Hadis dan Studi Islam, 6(2), 45—-60.

Hedhri Nadhiran. (2016). “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah Metodologis.” Jurnal, 15(1),
7-8.

Hery Sahputra. (2022). “Pemikiran Kritik Sanad Hadis.” Jurnal, 5(1), 134-136.

Mansur, A. (2022). “Kaidah Sanad dalam Kritik Hadis: Telaah atas Prinsip Ittisal,
‘Adalah, dan Dhabt.” Jurnal Studi Hadis, 10(1), 1-18.

M. Syuhudi Ismail. (1992). Metodologi Penelitian Hadis Nabi (Cet. 1). Jakarta: Bulan
Bintang.

N. S. Fauzani, N. Kosim, & E. L. Fauziah. (2025). “Konsep Tes Materi Al-Isnad dalam
Ilmu Ma’ani sebagai Evaluasi Kompetensi Bersastra.” El-Badr: Jurnal Bahasa
dan Peradaban Islam, 1(2), 41-47.
https://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr/article/view/118

Sava Gandesya Neir. (2021). Pengantar Studi Hadis. 2720190024.

Syaikhah Fakhrunnisa Abubakar. (2023). “Metode Kritik Sanad (Naqd al-Sanad).”

Thyaussunna, 3, 1-11.

Ulin Nuha. (2013). “Kritik Sanad: Sebuah Analisis Keshahihan Hadits.” Jurnal, 5(1),
32.

Zaenal Arifin. (2018). “Kritik Sanad Hadis (Studi Sunan Ibnu Majah, Kitab az-
Zuhud).” Jurnal, 14(2), 73.

Zubaidah. (2015). “Metode Kritik Sanad dan Matan Hadis.” Jurnal, 4(1), 45.

Erwati Aziz. (2017). “Fitrah Perspektif Hadith: Studi Kritik Sanad, Matan, dan

Pemahamannya.” Jurnal, 14(1).

Page | 72


https://jurnal.qolamuna.id/index.php/elbadr/article/view/118

Ajjaj al-Khatib. (dalam Hedhri Nadhiran, 2016). “Kritik Sanad Hadis: Tela’ah
Metodologis.” Jurnal, 15(1), 7.

Page | 73



