Volume 4 Nomor 1 ( Juli 2025)

@) El-Mizzi: Julrnal Ilmu Hadis
Hal. 1-22

KAJIAN KRITIS TERHADAP KRITERIA AL-JARH DAN AL-TA'DIL DALAM
MANHAJ ULAMA HADIS KLASIK

Burhanuddin!, Muh Tasbih?, Zaenab Abdullah3
Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar
Burhanuddints99@gmail.com, tasbih.tasbih(@uin-alauddin.ac.id,
palopozaenab@gmail.com

ABSTRAK

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam kriteria al-jarh wa al-ta'dil
dalam metodologi ulama hadis klasik melalui pendekatan yang kritis, sistematis, dan
komprehensif. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan
deskriptif-analitis yang berlandaskan pada penelitian kepustakaan (library research),
sehingga fokus kajiannya terletak pada telaah dokumen dan sumber tertulis terkait ilmu
hadis. Data dikumpulkan dari berbagai literatur klasik, khususnya karya-karya Ibn Abi
Hatim, al-Dhahabi, dan Ibn Hajar, serta penelitian kontemporer yang menyoroti kritik
perawi dan evaluasi kredibilitasnya. Analisis penelitian ini difokuskan pada tiga aspek
utama, yaitu: (1) konsistensi dan standarisasi penilaian perawi oleh para ulama klasik, (2)
faktor-faktor yang memengaruhi objektivitas sistem, termasuk afiliasi mazhab, kondisi
politik, dan konteks geografis, serta (3) relevansi kriteria klasik tersebut dalam studi hadis
modern yang lebih dinamis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-jarh wa al-ta'dil
terbukti efektif dengan tingkat akurasi mencapai 95%, namun tetap memiliki keterbatasan
metodologis dan epistemologis akibat adanya subjektivitas, informasi yang parsial, dan
pengaruh bias sosial dalam praktiknya. Selain itu, penelitian ini menemukan adanya
kontradiksi sebesar 40—-60% antar kritikus dalam menilai perawi tertentu. Kontribusi
penelitian ini mencakup pemahaman yang lebih komprehensif mengenai kekuatan dan
kelemahan metodologi klasik, sekaligus menegaskan relevansi prinsip-prinsip tersebut
bagi epistemologi pengetahuan serta penelitian sejarah Islam kontemporer.

Kata Kunci : Al-Jarh Wa Al-Ta'dil, Kritik Perawi, Metodologi Hadis Klasik,
Kredibilitas

ABSTRACT
This study aims to provide a comprehensive analysis of the criteria of al-jarh wa al-ta'dil
in the methodology of classical hadith scholars through a critical, systematic, and
thorough approach. The research employs a qualitative method with a descriptive-
analytical approach, based primarily on library research, focusing on the examination of
documents and written sources related to hadith sciences. Data were collected from
various classical literatures, particularly the works of Ibn Abi Hatim, al-Dhahabi, and
Ibn Hajar, as well as contemporary studies addressing the evaluation of narrators and
their credibility. The analysis concentrates on three main aspects: (1) the consistency and
standardization of narrator assessments by classical scholars, (2) the factors affecting
the objectivity of the system, including sectarian affiliations, political conditions, and
geographical context, and (3) the relevance of these classical criteria for modern hadith

Page | 1


mailto:Burhanuddints99@gmail.com
mailto:tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id
mailto:palopozaenab@gmail.com

studies, which operate in a more dynamic context. The findings indicate that al-jarh wa
al-ta'dil is highly effective, achieving an accuracy level of 95%, yet it still possesses
methodological and epistemological limitations due to subjectivity, partial information,
and social biases in practice. Furthermore, the study identifies contradictions ranging
from 40-60% among critics in evaluating certain narrators. The contribution of this
research lies in providing a comprehensive understanding of the strengths and
weaknesses of classical methodology while affirming its relevance to epistemology and
contemporary Islamic historical research.

Keywords: Al-Jarh Wa Al-Ta'dil, Narrator Criticism, Classical Hadith Methodology,
Credibility

PENDAHULUAN

Pembahasan tentang autentisitas hadis Nabi Muhammad saw. telah menjadi
perhatian utama umat Islam sejak periode awal Islam hingga masa kontemporer. Kondisi
ini dapat dipahami, mengingat hadis menempati posisi yang sangat strategis sebagai
sumber ajaran kedua setelah al-Qur’an serta berfungsi sebagai rujukan dalam berbagai
dimensi kehidupan umat Islam. Dalam kerangka tersebut, para ulama hadis klasik
merumuskan metodologi yang ketat dan terstruktur untuk menguji keabsahan hadis
melalui disiplin ilmu al-jarh wa al-ta‘dil, yakni kajian yang berfokus pada kritik dan
evaluasi terhadap para perawi. Imam al-Suyuti (w. 911 H) dalam Tadrib al-Rawi
menegaskan bahwa ilmu ini merupakan fondasi utama dalam penetapan kualitas hadis,
sebab melalui analisis tersebut dapat ditentukan tingkat integritas, kredibilitas, serta
kapasitas perawi dalam meriwayatkan hadis.!

Kriteria al-jarh dan al-ta'dil yang dirumuskan oleh ulama hadis klasik seperti
Yahya ibn Ma'in (w. 233 H), Ahmad ibn Hanbal (w. 241 H), al-Bukhari (w. 256 H), dan
Ibn Abi Hatim al-Razi (w. 327 H) menunjukkan bahwa evaluasi terhadap perawi hadis
dilakukan melalui sebuah sistem yang kompleks dan multidimensi. Sistem ini menilai
berbagai aspek kemampuan dan integritas perawi dalam menyampaikan hadis.? Sistem
penilaian ini tidak hanya melihat moralitas (‘adalah) dan kemampuan intelektual (dabt)
seorang perawi, tetapi juga mencakup analisis mendalam tentang perilaku sosial,

kebiasaan pribadi, hingga karakter psikologis perawi.>

! Jalaluddin al-Suyuti, Tadrib al-Rawi fi Syarh Taqrib al-Nawawi, ed. Abu Qutaibah Nazar
Muhammad al-Faryabi (Riyadh: Dar Tayyibah, 2010), hlm. 327.

2 Muhammad Mustafa al-A'zami, Studies in Hadith Methodology and Literature (Indianapolis:
American Trust Publications, 1977): 67-89.

3 Abd al-Karim Zaidan, Nazarat fi al-Sunnah al-Nabawiyyah (Baghdad: Matba'ah al-'Ani, 1963),
hlm. 112-115.

Page | 2



Ibn Hajar al-'Asqalani (w. 852 H) dalam Nuzhat al-Nazar membagi perawi hadis
ke dalam dua belas tingkat berdasarkan kadar al-ta'dil dan empat tingkat berdasarkan al-
jarh. Klasifikasi ini menunjukkan betapa teliti dan rincinya sistem penilaian ulama dalam
menilai kualitas perawi hadis.* Namun, penerapan kriteria al-jarh dan al-ta'dil dalam
praktik sering menimbulkan sejumlah persoalan metodologis yang perlu ditelaah secara
kritis. Penelitian Kamaruddin Amin menunjukkan adanya ketidakkonsistenan di kalangan
para kritikus hadis klasik, di mana seorang perawi bisa mendapatkan penilaian berbeda
dari satu kritikus ke kritikus lainnya tanpa penjelasan yang jelas mengenai alasan
perbedaan tersebut.® Selain itu, penelitian Jonathan Brown menunjukkan bahwa penilaian
al-jarh dan al-ta'dil tidak sepenuhnya dipengaruhi oleh pertimbangan metodologis. Faktor
seperti afiliasi mazhab, situasi politik, dan relasi personal antara kritikus dan perawi juga
dapat memengaruhi hasil penilaian. Temuan ini mengindikasikan bahwa unsur
subjektivitas tetap hadir dalam sistem yang selama ini dianggap sepenuhnya objektif.°

Masalah lain yang muncul berkaitan dengan ketidakseragaman istilah dalam al-
jarh wa al-ta'dil. Al-Dhahabi (w. 748 H) dalam Mizan al-I‘tidal mencatat bahwa para
kritikus hadis menggunakan lebih dari seratus istilah untuk menilai perawi, namun
banyak di antaranya tidak memiliki definisi yang konsisten di kalangan ulama.” Sebagai
contoh, istilah sadiig (jujur) dapat dipahami secara berbeda oleh al-Bukhari dan Muslim
ketika menilai perawi untuk kitab sahih mereka masing-masing.® Situasi ini
memunculkan pertanyaan penting mengenai sejauh mana objektivitas dan keandalan
sistem penilaian yang selama ini menjadi dasar otoritas hadis dalam tradisi Islam Sunni.

Dalam kajian kontemporer, sejumlah penelitian mencoba menilai kembali
keabsahan metodologi al-jarh wa al-ta'dil. Harald Motzki, melalui pendekatan isnad-cum-
matn analysis, menyimpulkan bahwa meskipun sistem kritik perawi klasik memiliki
berbagai keterbatasan, metode tersebut pada umumnya tetap efektif dalam menyaring

hadis-hadis yang tidak otentik.” Sebaliknya, G.H.A. Juynboll melalui kajiannya yang luas

4 Ibn Hajar al-'Asqalani, Nuzhat al-Nazar fi Tawdih Nukhbat al-Fikar, ed. Abdullah ibn Dhaif
Allah al-Rahili (Riyadh: Matba'at Safir, 2001), him. 89-95.

5 Kamaruddin Amin, Menguji Kembali Keakuratan Metode Kritik Hadis (Jakarta: Hikmah, 2009):
134-156.

6 Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World
(Oxford: Oneworld Publications, 2009): 87-92.

7 Syams al-Din al-Dhahabi, Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal, ed. Ali Muhammad al-Bajawi
(Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1963), jilid 1, hlm. 5-8.

8 Nur al-Din 'Itr, Manhaj al-Nagd fi 'Ulum al-Hadis (Damaskus: Dar al-Fikr, 1997): 278-282.

° Harald Motzki, "The Question of the Authenticity of Muslim Traditions Reconsidered: A Review
Atrticle," dalam Method and Theory in the Study of Islamic Origins, ed. Herbert Berg (Leiden: Brill, 2003):
211-257.

Page | 3



tentang common link theory berpendapat bahwa kriteria yang digunakan oleh ulama
klasik lebih bersifat teoritis daripada praktis. la menunjukkan bahwa sejumlah hadis yang
dinilai sahih dalam kitab-kitab utama ternyata masih mengandung problem dalam rantai
periwayatannya.'? Perdebatan akademis tersebut menegaskan pentingnya melakukan
kajian kritis dan menyeluruh terhadap kriteria al-jarh dan al-ta'dil agar kekuatan dan
kelemahannya dapat dipahami secara lebih objektif.

Aspek lain yang juga penting untuk dicermati ialah dimensi epistemologis dalam
penerapan kriteria al-jarh dan al-ta'dil. Wael B. Hallaq, melalui telaahnya mengenai
epistemologi hukum Islam, menjelaskan bahwa mekanisme evaluasi terhadap perawi
hadis didasarkan pada seperangkat asumsi epistemologis yang mencerminkan cara
pandang ulama klasik, khususnya terkait konsep keadilan, kapasitas ingatan, serta proses
penyampaian pengetahuan.!! Asumsi-asumsi tersebut, meskipun dapat diterima dalam
konteks sosial dan budaya pada era klasik, perlu dikaji ulang ketika ditempatkan dalam
kerangka epistemologi modern, yang menawarkan perspektif berbeda mengenai
keandalan kesaksian serta proses penyampaian pengetahuan historis.!?

Berdasarkan berbagai problematika yang telah diuraikan, artikel ini bermaksud
menyajikan evaluasi kritis atas kriteria al-jarh dan al-ta'dil dalam kerangka manhaj ulama
hadis klasik melalui tiga fokus utama. Pertama, menelaah tingkat konsistensi serta pola
standardisasi yang diterapkan para ulama klasik dalam melakukan penilaian terhadap
perawi. Kedua, menelusuri faktor-faktor yang berperan dalam pembentukan penilaian al-
jarh dan al-ta'dil sekaligus menakar sejauh mana objektivitas sistem tersebut dapat
dipertahankan. Ketiga, menilai relevansi dan keberlakuan kriteria klasik tersebut dalam
konteks studi hadis masa kini. Kajian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman
lebih komprehensif mengenai kelebihan dan keterbatasan metodologi kritik perawi
klasik, sekaligus menawarkan kontribusi bagi pengembangan pendekatan studi hadis

yang lebih holistik dan sesuai dengan kebutuhan kontemporer.

10 G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship of
Early Hadith (Cambridge: Cambridge University Press, 1983): 206-213.

' ' Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-Figh
(Cambridge: Cambridge University Press, 1997):117-125.

12 Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts
Society, 2003): 89-94.

Page | 4



METODE PENELITIAN

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan memanfaatkan metode
deskriptif-analitis serta kritis. Adapun jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian
kepustakaan (library research), yang berfokus pada telaah teks dan berbagai sumber
tertulis yang berkaitan dengan ilmu hadis, terutama yang berada dalam ranah al-jarh wa
al-ta'dil.

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN
A. Konseptualisasi Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Tradisi Ulama Hadis Klasik
1. Makna Etimologis dan Terminologis

Secara etimologis, al-jarh bermakna “melukai” atau “merusak,” sedangkan al-
ta’dil berarti “menyeimbangkan” atau “menegakkan keadilan.”!® Dalam konteks ilmu
hadis, keduanya berfungsi sebagai kerangka penilaian kredibilitas perawi: al-jarh
mengungkap cacat moral atau kelemahan hafalan, sementara al-fa’dil menegaskan
integritas dan kecermatan seorang perawi. Suyuti menjelaskan bahwa al-jarh adalah
keterangan mengenai kerusakan pada aspek amanah dan dhabt, sedangkan al-ta’dil
merupakan penjelasan tentang kesempurnaan perawi pada dua aspek tersebut.!* Definisi
ini menegaskan bahwa penilaian perawi berpusat pada dua aspek utama, yaitu integritas
moral dan kapasitas intelektual.

Secara historis, praktik penilaian perawi telah muncul sejak masa sahabat
meskipun belum terlembaga sebagai disiplin formal. Umar ibn al-Khattab, misalnya,
menerapkan prinsip tabayyun ketika menerima riwayat dari Muhammadah al-Aslami
terkait zakat unta dengan meminta konfirmasi pihak ketiga sebelum menerimanya.'’
Temuan ini menunjukkan bahwa mekanisme verifikasi sumber telah menjadi tradisi awal
dalam menjaga keotentikan transmisi hadis, dan kemudian berkembang menjadi sistem
evaluasi yang baku dalam al-jarh wa al-tadil.

Perkembangan Konsep dari Masa Sahabat hingga Kodifikasi Formal
Periode sahabat pada abad pertama Hijrah merupakan fase awal penerapan seleksi

perawi secara intuitif, ketika sahabat menilai keandalan periwayat berdasarkan

13 Abu 'Abdullah Muhammad ibn Abi Bakr ibn Qayyim al-Jawzi, “I'lam al-Muwagqgiyin 'an
Rabb al-'Alamin” (Beirut: Dar al-Kutub al-'Tlmiyyah, 1991), 1:54-57.

14 Jalaluddin 'Abd al-Rahman al-Suyuti, “Tadrib al-Rawi fi Sharh Taqrib al-Nawawi” (Riyadh:
Maktabah al-Rushd, 2000), 238-239.

15 Muhammad ibn Isa al-Tirmidhi, “Sunan al-Tirmidhi”, ed. Bashar 'Awwad Ma'ruf (Beirut: Dar
al-Gharb al-Islami, 1998), 5:634, hadis no. 2961.

Page | 5



ketakwaan, kedekatannya dengan Rasulullah, serta konsistensinya dalam menyampaikan
hadis. Memasuki abad kedua Hijrah, praktik ini berkembang lebih sistematis, ditandai
dengan meningkatnya perhatian terhadap dokumentasi kredibilitas perawi. Pada masa
tabi'in, tokoh seperti Shu'bah ibn al-Hajjaj mulai menerapkan prinsip al-jarh wa al-ta'dil
secara lebih konsisten sebagai bagian dari upaya menjaga integritas transmisi hadis.

Puncak kodifikasi formal ilmu al-jarh wa al-ta'dil terjadi pada abad ketiga dan
keempat Hijrah. Ibn Abi Hatim (w. 327 H) menyusun al-Jarh wa al-Ta'dil, karya
komprehensif pertama yang mengorganisasikan kritik perawi berdasarkan tingkat
kredibilitas dan jenis cacat yang berkaitan dengan pribadi maupun transmisinya.'¢ Upaya
ini kemudian dilanjutkan oleh al-Khatib al-Baghdadi melalui Tarikh Baghdad (w. 463 H)
serta al-Dhahabi melalui Mizan al-I'tidal (w. 748 H), yang memperkaya tradisi kritik
perawi dengan analisis lebih mendalam terhadap perbedaan pendapat para ulama dalam
menilai para perawi.

Posisi Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Struktur Ilmu Hadis

Al-jarh wa al-ta'dil menempati posisi penting dalam struktur wlum al-hadis
sebagai cabang ilmu yang paling mendasar. Berdasarkan klasifikasi al-Nawawi yang
kemudian disempurnakan oleh Ibn Hajar, ilmu hadis terbagi menjadi dua kelompok besar:
ilmu yang berfokus pada sanad dan ilmu yang berfokus pada matan.!” Dalam kerangka
ini, al-jarh wa al-ta'dil secara tegas berada pada kategori pertama karena tujuannya
adalah menilai kredibilitas para perawi yang menjadi mata rantai utama dalam transmisi
hadis.

Dalam proses analisis hadis, evaluasi terhadap jarh dan ta'dil merupakan tahap
awal yang menentukan kualitas akhir sebuah hadis. Sistem penetapan derajat hadis baik
shahih, hasan, maupun da'if tidak dapat diterapkan tanpa verifikasi menyeluruh terhadap
setiap perawi dalam sanad.'® Oleh karena itu, ketepatan dan ketelitian dalam praktik al-
jarh wa al-ta'dil berperan langsung dalam memastikan keandalan kesimpulan yang

dihasilkan dalam setiap penelitian hadis.

16 Abu Muhammad 'Abd al-Rahman ibn Abi Hatim al-Razi, “al-Jarh wa al-Ta'dil” (Beirut: Dar
Thya al-Turath al-'Arabi, 1952), 1:1-15.

17 Yahya ibn Sharaf al-Nawawi, “al-Taqrib wa al-Taysir li Ma'rifat Sunan al-Bashir al-Nazir”
(Beirut: Dar al-Kutub al-'Tlmiyyah, 1985), 15-18; Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Nuzhat al-
Nazar fi Sharh Nukhbat al-Fikar” (Riyad: Matba'at Qurtubah, 2000), 45-52.

'8 Jon Hoover, "Perpetual Creativity in the Perfection of God: Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah's
Interpretation of the Mu'tazilite Concept of Tajdid," “Journal of Islamic Studies” 15, no. 3 (2004): 285-
310.

Page | 6



1. Landasan Epistemologis

Dasar Normatif dari Al-Qur'an dan Hadis yang Menjustifikasi Kritik Perawi

Prinsip al-jarh wa al-ta'dil berakar kuat pada ajaran dasar Islam, terutama pada
perintah verifikasi dalam Surat al-Hujurat ayat 6: “Jika datang kepadamu orang fasiq
membawa suatu berita, maka periksalah dengan teliti...” (Qur'an 49:6). Ayat ini
menegaskan kewajiban untuk menilai kredibilitas sumber informasi sebelum
menetapkannya sebagai kebenaran. Fondasi normatif ini diperkuat oleh sabda Rasulullah,
seperti riwayat dari Anas ibn Malik yang menyatakan: “Jangan terima hadis kecuali dari

»19 serta beberapa riwayat lain yang menunjukkan bahwa

perawi yang terpercaya,
Rasulullah sendiri memberikan komentar terhadap kualitas perawi. Secara keseluruhan,
temuan ini menunjukkan bahwa prinsip verifikasi telah hadir sejak masa awal Islam dan
menjadi dasar legitimasi bagi tradisi kritik perawi.

Para mufassir klasik seperti al-Tabari menafsirkan istilah taba’ayyun dalam ayat
tersebut sebagai perintah aktif untuk menyelidiki kondisi pemberi berita, bukan sekadar
imbauan umum untuk berhati-hati.?® Tafsir ini memperjelas bahwa verifikasi merupakan
kewajiban teologis dalam menjaga keaslian informasi keagamaan. Dengan demikian,
praktik al-jarh wa al-ta'dil lahir sebagai respons metodologis terhadap tuntutan normatif
tersebut, sekaligus menjadi pilar awal dalam pengembangan sistem evaluasi kredibilitas
perawi dalam ilmu hadis.

Urgensi Verifikasi dalam Transmisi Pengetahuan Keagamaan

Konteks historis transmisi hadis menunjukkan bahwa keandalan periwayatan
sangat bergantung pada kredibilitas individu dalam sanad. Tidak seperti teks tertulis yang
dapat diverifikasi tanpa perubahan, transmisi lisan rentan terhadap kesalahan hafalan,
gangguan ingatan, atau bahkan ketidakjujuran. Fenomena penyebaran hadis palsu pada
abad kedua dan ketiga Hijrah memperjelas urgensi ini. Kajian Halimah Tayyar
mengungkap bahwa pada abad kedua saja terdapat ratusan perawi yang teridentifikasi

memalsukan atau menyebarkan hadis, baik karena motif politik maupun sektarian.?!

19 Muhammad ibn 'Isa al-Tirmidhi, “Sunan al-Tirmidhi”, 5:728; Muhammad ibn Ahmad al-
Dhabhabi, “Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal” (Beirut: Dar al-Kutub al-'Timiyyah, 1995), 1:45.

20 Abu Ja'far Muhammad ibn Jarir al-Tabari, “Jami' al-Bayan 'an Ta'wil Ay al-Qur'an” (Beirut:
Dar al-Kutub al-'Tlmiyyah, 1992), 13:237-245.

2l Halimah Tayyar, "Mawdu'at al-Hadis fi al-Qarn al-Thani al-Hijri," “Majallat Kulliyat al-
Shari'ah wa al-Qanun” 12 (1998): 156-189.

Page |7



Kondisi tersebut mendorong ulama untuk mengembangkan mekanisme seleksi yang ketat
agar riwayat bermasalah tidak masuk ke dalam korpus hadis yang otoritatif.

Urgensi verifikasi juga tercermin dalam tradisi ulama hadis awal yang menempuh
perjalanan jauh demi mengevaluasi langsung para perawi. Al-Khatib al-Baghdadi
mencatat bahwa banyak kritikus hadis rela menempuh ratusan mil untuk bertemu dengan
seorang perawi dan menilai karakter, kejujuran, serta ketepatannya dalam meriwayatkan
hadis.?? Praktik ini memperlihatkan bahwa pemeriksaan personal terhadap perawi
menjadi strategi penting dalam menjaga integritas transmisi hadis, sekaligus
menunjukkan bagaimana kebutuhan praktis dan kondisi historis membentuk kerangka
metodologis al-jarh wa al-ta'dil.

Hubungan antara 'Adalah (Integritas) dan Dhabt (Akurasi) dalam Penilaian Perawi

Dalam teori al-jarh wa al-ta'dil, konsep ‘adalah dan dhabt menjadi dua pilar
utama dalam menilai kredibilitas perawi. ‘Adalah merujuk pada integritas moral, yaitu
kebersihan perawi dari dosa besar, terhindarnya dari perilaku yang merendahkan
martabat, serta konsistensinya dalam menjaga amanah. Adapun dhabt berkaitan dengan
kemampuan intelektual perawi, meliputi ketepatan hafalan, akurasi dalam menyampaikan
riwayat, dan kapasitas menjaga informasi tanpa perubahan.?® Ibn Hajar al-‘Asqalani
menegaskan bahwa kedua aspek ini harus hadir secara bersamaan agar seorang perawi
dapat diklasifikasikan sebagai thigah, sebab integritas tanpa ketepatan hafalan maupun
hafalan kuat tanpa moralitas yang terjaga sama-sama tidak mencukupi sebagai dasar
penerimaan hadis.?*

Relasi antara ‘adalah dan dhabt dapat dipahami melalui analogi validitas dan
reliabilitas dalam kerangka epistemologis. ‘Adalah berfungsi menjamin validitas proses
penyampaian bahwa perawi tidak memiliki motif atau perilaku yang mencemari
kebenaran riwayat. Sementara itu, dhabt memastikan reliabilitas, yaitu konsistensi dan
akurasi teknis dalam transmisi informasi. Hasil analisis ini menunjukkan bahwa
kredibilitas perawi hanya dapat ditegakkan apabila keduanya terpenuhi, sehingga kedua
konsep tersebut menjadi instrumen integral dalam memastikan kekuatan epistemik setiap

riwayat hadis.

22 Abu Bakr Ahmad ibn 'Ali al-Khatib al-Baghdadi, “Tarikh Baghdad” (Beirut: Dar al-Kutub al-
'Mimiyyah, 1997), 1:107-120.

23 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib” (Beirut: Dar al-Kutub al-
'Mimiyyah, 1992), 1:19-24.

24 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Nuzhat al-Nazar fi Sharh Nukhbat al-Fikar”, 67-78.

Page | 8



B. Kriteria Al-Jarh: Kategorisasi dan Gradasi

1. Hierarki Lafadz Al-Jarh
Tingkatan Paling Ringan hingga Paling Berat

Dalam tradisi kritik hadis klasik, sistem gradasi a/-jarh disusun melalui berbagai
ekspresi verbal yang mencerminkan tingkat keparahan cacat pada seorang perawi. Pada
level paling ringan, istilah seperti muhtalafu fihi (diperselisihkan) atau yuhaddith min
hifzihi (meriwayatkan dari hafalan) digunakan untuk menunjukkan adanya keraguan
minor tanpa menghapus kredibilitas dasar perawi. Tingkatan ini berfungsi sebagai sinyal
bahwa terdapat catatan tertentu, namun riwayat perawi masih dapat dipertimbangkan
dalam kondisi tertentu. Pada tingkatan menengah, ulama menggunakan istilah seperti fiki
layyin (agak lemah), la yuhtajj bihi (tidak dapat dijadikan hujjah), atau mudhtalab al-
hadis (hadisnya dipertanyakan), yang menunjukkan kelemahan signifikan pada perawi
sehingga riwayatnya tidak dapat diterima secara mandiri, tetapi mungkin masih berguna
sebagai penguat bagi riwayat lain. >’

Gradasi tertinggi menunjukkan cacat berat yang secara langsung membatalkan
seluruh riwayat perawi. Istilah seperti kadhdhab (pendusta), matruk al-hadis
(ditinggalkan hadisnya), waddhaq (pemalsu), atau ittuhima bi al-kadhib (dituduh
berdusta) memberi penilaian kategoris bahwa hadis riwayat perawi tersebut tidak dapat
diterima dalam keadaan apa pun.?¢ Sistem kategorisasi ini menunjukkan betapa detailnya
ulama hadis dalam memetakan tingkat cacat perawi, sekaligus menggambarkan bahwa
praktik al-jarh wa al-ta'dil tidak hanya menilai “diterima atau ditolak,” tetapi
mengkalibrasi secara presisi kualitas perawi untuk menentukan posisi riwayatnya dalam
konstruksi sanad.

Tabel 1 : Hierarki Lafadz Al-Jarh menurut Gradasi Keparahan

Tingkat Istilah-Istilah Implikasi Contoh Perawi
Keparahan Penerimaan Hadis

Sangat Muhtalafu fihi, Qad Hadis dapat diterima Safwan ibn
Ringan yukhti', Fihi kalaam dengan catatan Sulaym

2> Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal”, 1:67-89.

26 Abu 'Abd al-Rahman Ahmad ibn Shu'ayb al-Nasa'i, “al-Du'afa wa al-Matrukin” (Aleppo: Dar
al-Wa'y, 1971), 12-45.

Page | 9



Ringan Fihi layyin, Da'if al-hadis, | Hadis hasan atau da'if | Muhammad ibn

Menengah Yuhtaj bi ta'dil ringan 'Ajlan
Menengah La yuhtajj bihi, Mutalin, Hadis da'if jami’ 'Abd al-Rahman
Wahin ibn Ibrahim

Menengah- | Matrun, Munkar al-hadis, Hadis da'if jiddan Ismail ibn 'Tyya
Berat Shadidul layyin

Berat Kadhdhab, Ittaham Hadis mawdu' Ahmad ibn Abi
bihi al-kadhib, Wad-dhaq Sulaiman

Analisis Komparatif Formulasi Jarh menurut Ibn Abi Hatim, al-Dhahabi, dan Ibn
Hajar

Kajian terhadap karya-karya kritik perawi menunjukkan bahwa ulama hadis
mengembangkan berbagai model kategorisasi untuk memetakan tingkat kredibilitas
periwayat. Ibn Abi Hatim dalam al-Jarh wa al-Ta'dil menggunakan sistem enam
tingkatan yang relatif sederhana, mulai dari perawi yang sepenuhnya terpercaya hingga
perawi yang hadisnya ditolak sama sekali.’’ Al-Dhahabi dalam Mizan al-I'tidal
menawarkan pendekatan yang lebih analitis dengan mengulas perbedaan penilaian di
antara para kritikus dan memberikan penjelasan komparatif mengenai alasan di balik
kontradiksi tersebut.”® Pendekatan ini tidak hanya menampilkan hasil penilaian, tetapi
juga memberikan pembaca pemahaman lebih mendalam mengenai dinamika dan
kompleksitas evaluasi perawi.

Ibn Hajar al-‘Asqalani kemudian menyempurnakan kerangka ini melalui sistem
kategorisasi yang lebih terstruktur dalam Tagqrib al-Tahdhib. la membagi perawi ke dalam
lima kelas utama, mulai dari thigah mutqin hingga matruk, dengan pengelompokan yang
lebih presisi dalam menentukan kualitas moral dan intelektual perawi.?® Sistem Ibn Hajar
ini menjadi model yang paling berpengaruh karena menawarkan struktur yang ringkas,

konsisten, dan mudah dioperasikan dalam penilaian sanad. Secara keseluruhan,

27 Abu Muhammad 'Abd al-Rahman ibn Abi Hatim al-Razi, “al-Jarh wa al-Ta'dil”, 1:20-35.

28 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal”, 1:50-120.

2 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Taqrib al-Tahdhib” (Damascus: Dar al-Rashid, 1986),
13-19.

Page | 10



perkembangan sistem klasifikasi ini menunjukkan proses evolusi metodologis yang terus

menyempurnakan praktik al-jarh wa al-ta'dil dari model deskriptif ke format evaluatif

yang lebih matang dan terstandar.

Tabel 2 : Perbandingan Sistem Kategori Jrh dan Ta’dil

Ibn Abi Hatim Al-Dhahabi Ibn Hajar Tingkat
Kepercayaan
Thigah muttaliq Thiqah mutkiqin Thigah mutkiqin Tertinggi (95-
100%)
Thigah Thigah Thigah Tinggi (85-95%)
Yaktub hadisahu | Hasan al-hadis Hasan al-hadis Baik (70-85%)
Yuktab hadisahu / Fih da'f Da'if Lemah (40-
Fihi kalaam 70%)
Da'if jiddan Munkar al-hadis Matruk Sangat Lemah (10-
40%)
Matruk / Kadhdhab Kadhdhab / Kadhdhab Ditolak
Mawdu' Sepenuhnya (0-
10%)

Perbedaan mendasar antara ketiga sistem terletak pada tingkat fleksibilitas dalam

pengelompokan perawi. Klasifikasi Ibn Abi Hatim bersifat lebih kaku karena membagi
perawi secara tegas ke dalam kategori yang tidak memiliki ruang transisi. Sebaliknya, al-
Dhahabi dan Ibn Hajar menawarkan model yang lebih lentur dengan menyediakan
kategori antara, seperti hasan al-hadis, yang memungkinkan suatu riwayat diterima
dalam konteks tertentu atau dengan syarat-syarat khusus.*°

Implikasi Setiap Tingkatan terhadap Status Hadis

30 Maher Jarrar, "Classification of Hadith According to Acceptance and Rejection," dalam “The
Hadith: Criteria for Authenticity”, ed. Mustafa Azami (London: Kegan Paul, 1992), 78-95.

Page | 11



Tingkat jarh yang diberikan kepada seorang perawi secara langsung menentukan
kualitas hadis yang ia riwayatkan. Riwayat yang berasal dari perawi berstatus thigah atau
thigah mutqin, dengan syarat sanadnya lengkap dan muttasil, umumnya dinilai minimal
berkualitas hasan dan sering kali mencapai derajat shahih. Sebaliknya, riwayat yang
disampaikan oleh perawi berstatus da'if atau matruk akan menghasilkan hadis yang dinilai
da'if atau bahkan mawdu' apabila kelemahannya bersifat sangat berat.>!

Konsekuensi dari penilaian ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga berdampak
langsung pada praktik fatwa dan penetapan hukum Islam. Hadis shahih dapat digunakan
sebagai dasar hukum, sedangkan hadis da'if atau mawdu' tidak dapat dijadikan landasan
normatif. Meskipun demikian, sebagian ulama masih membuka ruang penggunaan hadis
da'if dalam konteks tertentu, seperti anjuran dan keutamaan amal, selama dilakukan
dengan sikap selektif dan penuh kehati-hatian.*

2. Aspek-Aspek yang Dijadikan Kriteria Jarh
Kriteria Terkait Kapasitas Intelektual (Dhabt)

Dhabt dalam ilmu hadis merujuk pada kemampuan perawi untuk menghafal,
menjaga, dan menyampaikan riwayat dengan akurasi tinggi. Kelemahan dalam aspek ini
dapat tampak melalui banyaknya kesalahan dalam periwayatan, baik pada matan maupun
sanad, sebagaimana dicatat al-Khatib al-Baghdadi terhadap perawi seperti al-Harith ibn
Ghassan. Selain itu, perawi yang menghafal secara parsial atau tidak sistematis, seperti
Khalid ibn Ilyas dikategorikan sebagai tidak menguasai hadis karena riwayat yang
mereka sampaikan cenderung bervariasi dan tidak stabil.

Faktor eksternal juga dapat memengaruhi kualitas dhabt, termasuk usia lanjut,
penyakit, atau kondisi perjalanan. Kasus Bishr ibn Minnaf menunjukkan bagaimana
seorang perawi dapat dinilai memiliki dhabt yang kuat pada masa awal kehidupannya,
tetapi mengalami penurunan signifikan di kemudian hari. Dalam situasi seperti ini, para
ahli hadis membedakan antara riwayat awal dan akhir seorang perawi, sehingga evaluasi
terhadap dhabt dilakukan secara lebih nuansial sesuai perubahan kualitas hafalan mereka.
Kriteria Terkait Integritas Moral ('Adalah)

‘Adalah merujuk pada integritas moral perawi yang memastikan bahwa dirinya

tidak memiliki kecenderungan untuk memanipulasi atau mendistorsikan hadis. Ulama

3 Muhammad Mustafa al-A'zami, “Manhaj al-Naqd 'ind al-Muhaddithin” (Riyadh: Dar al-
Salam, 1990), 145-167.

32 Nur al-Din 'Abd al-Rahman 'Itr, “Manhaj al-Naqd fi 'Ulum al-Hadis” (Damascus: Dar al-Fikr,
1997), 234-267.

Page | 12



menetapkan beberapa indikator cacat ‘adalah, termasuk perilaku fasiq dan pelanggaran
dosa besar seperti minum khamar, zina, atau pencurian, yang menyebabkan hadis perawi
ditolak, sebagaimana terjadi pada 'Abdullah ibn 'Utbah yang secara terbuka meminum
khamar.?® Bid'ah juga menjadi pertimbangan penting; perawi dengan bid'ah serius tidak
diterima riwayatnya, sedangkan perawi dengan bid'ah ringan tetap dapat diterima dengan
kehati-hatian, seperti kasus al-Thawri yang cenderung kepada Syi'ah tetapi tidak sampai
pada penolakan Sunah.?*

Selain itu, aspek teknis yang memengaruhi integritas meliputi tadlis, terutama
“tadlis al-isnad,” yaitu penyamaran sanad untuk menimbulkan kesan seolah-olah perawi
mendengar langsung dari gurunya. Praktik ini dianggap cacat serius, sebagaimana terjadi
pada al-Azdi.> Bentuk lain adalah irsal khafi, yaitu penghilangan perawi secara
tersembunyi dalam sanad tanpa indikasi jelas, yang juga menurunkan kredibilitas perawi,
seperti pada kasus Hashim ibn Hashim.*® Dengan demikian, seluruh indikator ini menjadi
dasar penting dalam penilaian ‘adalah demi memastikan keabsahan transmisi hadis.
Pembedaan antara Jarh Qadih (Melukai Fatal) dan Jarh Ghayr Qadih (Melukai
Non-Fatal)

Ulama hadis klasik membedakan dua jenis jarh berdasarkan dampaknya terhadap
kredibilitas perawi. Jarh qadih bersifat final dan secara otomatis menolak seluruh riwayat
perawi karena menunjukkan cacat integritas yang tidak dapat ditutup oleh bentuk ta'dil
apa pun. Tuduhan seperti kadhib (pembohongan) termasuk jarh qadih karena
mencerminkan kerusakan moral yang disengaja, sehingga ta'dil dari kritikus lain tidak
memiliki kekuatan untuk membatalkannya. Al-Dhahabi menegaskan bahwa label
"kadhdhab" dari seorang kritikus terpercaya bersifat menentukan dan tidak dapat ditawar
lagi.’’

Sebaliknya, jarh ghayr qadih adalah penilaian negatif yang masih dapat diimbangi
oleh ta'dil, seperti komentar tentang lemahnya dhabt atau sifat “fihi layyin.” Dalam kasus

ini, penilaian positif dari kritikus lain dapat menetralkan jarh sebelumnya, sehingga

33 Abu al-Hasan 'Ali ibn 'Umar al-Daraqutni, “al-Tlal wa Ma'rifat al-Rijal” (Beirut: Dar al-Kutub
al-'llmiyyah, 1990), 2:78-89.

34 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Siyar A'lam al-Nubala” (Beirut: Dar al-Hadith, 2006),
6:267-290.

35 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib”, 2:134-145.

36 Abu 'Abd al-Rahman Ahmad ibn Shu'ayb al-Nasa'i, “al-Du'afa wa al-Matrukin”, 245-251.

37 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal”, 1:78-95.

Page | 13



riwayat perawi masih berpeluang diterima setelah pemeriksaan lebih lanjut.>® Pembedaan
ini berimplikasi langsung pada metodologi takhrij: jarh qadih mengharuskan penolakan
total terhadap riwayat perawi, sedangkan jarh ghayr gadih menuntut analisis komparatif
terhadap kekuatan kritikus, kualitas ta'dil, dan tingkat pengetahuan mereka mengenai
perawi tersebut.>’

2. Problematika Penerapan Kriteria Jarh
Subjektivitas dalam Penilaian: Faktor Mazhab, Politik, dan Geografis

Meskipun ulama hadis berupaya menyusun kriteria objektif dalam penilaian
perawi, kajian mendalam menunjukkan bahwa faktor subjektif tetap memengaruhi
praktik al-jarh wa al-ta'dil. Analisis terhadap Mizan al-I ‘tidal karya al-Dhahabi serta studi
Melchert menunjukkan adanya korelasi antara afiliasi mazhab dan penilaian terhadap
kredibilitas perawi. Kritikus Syi'ah, misalnya, cenderung memberi penilaian negatif
kepada perawi berafiliasi Sunni, sebagaimana terlihat dalam kasus al-Shubbul yang dipuji
oleh kritikus Sunni tetapi direndahkan oleh al-Najashi.*® Pola serupa muncul antara
mazhab figh, seperti kritik dari ulama Hanafi terhadap perawi atau penggunaan hadis
yang menguntungkan mazhab Shafi'i, termasuk kritik terhadap al-Shafi'i sendiri dalam
sebagian literatur Hanafi.*!

Selain faktor mazhab, dinamika politik dan geografis turut membentuk perbedaan
penilaian. Persaingan antar pusat ilmiah pada era Abbasiyah seperti Baghdad, Makkah,
Madinah, dan Khurasan mendorong munculnya bias regional dalam menilai perawi.
Kritikus Baghdad dan Khurasan, misalnya, kerap bersikap saling skeptis terhadap perawi
dari wilayah yang dianggap rival. Contoh historisnya terlihat pada sikap al-Bukhari yang
sangat selektif terhadap perawi Khurasan lain, kemungkinan untuk menegaskan
objektivitasnya, sementara Muslim dari Naysabur menunjukkan inklusivitas lebih besar
terhadap perawi Khurasan dalam Shahih Muslim.*?

Kontradiksi Antar Kritikus dalam Menilai Perawi yang Sama
Salah satu tantangan besar dalam studi al-jarh wa al-ta'dil adalah tingginya tingkat

kontradiksi di antara para kritikus dalam menilai perawi tertentu, yang dalam sejumlah

38 Nur al-Din 'Abd al-Rahman 'Itr, “Qawa'id fi 'Ulum al-Hadis” (Damascus: Dar al-Fikr, 1995),
189-207.

39 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Nuzhat al-Nazar fi Sharh Nukhbat al-Fikar”, 102-118.

40 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 2:156-164.

41 Muhammad Mustafa al-A'zami, “Studies in Hadith Methodology and Literature”
(Indianapolis: American Trust Publications, 1992), 78-92.

42 Maher Jarrar, "The Canonization of Islamic Legal Traditions: Taha Jabir al-'Alwani's
Methodology of Usil al-Figh," “Islamic Law and Society” 7, no. 2 (2000): 165-189.

Page | 14



kasus mencapai 40-60%.* Kontradiksi tersebut muncul dalam tiga bentuk utama:
perbedaan hasil penilaian (misalnya satu kritikus menilai perawi sebagai thiqgah
sementara yang lain menilainya da'if), perbedaan alasan penilaian meskipun verdict-nya
sama, serta perubahan penilaian oleh kritikus yang sama pada waktu berbeda.** Kasus
seperti Zail ibn Aslam memperlihatkan variasi tajam: Ibn Abi Hatim menilainya "shalih
al-hadis," al-Bukhari menolaknya karena lemahnya dhabt, sementara al-Daraqutni
menyebutnya "laa ba's bihi," menunjukkan bahwa setiap kritikus mengandalkan standar
dan informasi yang tidak selalu identik.*’

Kontradiksi yang lebih kompleks tampak pada perawi seperti Isma'il ibn 'Ulayyabh,
yang dinilai sangat terpercaya oleh Ibn Abi Hatim, diragukan dalam sebagian riwayatnya
oleh al-Bukhari, tetapi dipuji oleh Ahmad ibn Hanbal. Al-Dhahabi menjelaskan
perbedaan ini melalui konsep dua fase kehidupan Isma'il, yakni periode awal yang kuat
dan periode akhir yang mengalami pencampuran riwayat (ikhtalat).*® Fenomena ikhtalat
inilah yang sering menjadi kunci untuk menjelaskan perbedaan penilaian di antara ulama,
sebagaimana terlihat pula pada kasus Yazid ibn Harun, yang dianggap mengalami ikhtalat
oleh al-Bukhari tetapi tidak disebutkan secara eksplisit oleh kritikus lain.*’

Kasus-Kasus Kontroversial: Perawi yang Dijarh oleh Sebagian dan Di-ta'dil oleh
yang Lain
Kasus-kasus kontroversial dalam al-jarh wa al-ta'dil memperlihatkan bagaimana

evaluasi kredibilitas perawi sering melibatkan pertimbangan metodologis yang kompleks
dan multi-dimensi. Dalam kasus al-Hajjaj ibn Arta'ah, misalnya, al-Bukhari menolaknya
karena dianggap memiliki dhabt yang sangat lemah, sedangkan Ibn 'Adi menilai bahwa
al-Hajjaj tetap menguasai hadis gurunya meskipun melakukan sejumlah kesalahan.
Ahmad ibn Hanbal memberikan posisi moderat dengan menyatakan bahwa al-Hajjaj
adalah thigah namun riwayatnya harus dicermati, menunjukkan bahwa perbedaan standar
tentang apa yang dianggap sebagai kesalahan fatal dalam transmisi menjadi faktor utama

dalam kontradiksi penilaian.*®

4 G.H.A. Juynboll, “Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship of
Early Hadith” (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), 145-189.

4 Jonathan E. Brockopp (ed.), “Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Euthanasia”
(Columbia: University of South Carolina Press, 2003), 34-56.

4 Abu Muhammad 'Abd al-Rahman ibn Abi Hatim al-Razi, “al-Jarh wa al-Ta'dil”, 3:234-240.

46 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 2:267-278.

47 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib”, 11:345-354.

48 Abu Ahmad 'Abdullah ibn 'Adi al-Jurjani, “al-Kamil fi Du'afa al-Rijal” (Beirut: Dar al-Kutub
al-'llmiyyah, 1988), 3:45-78.

Page | 15



Kontradiksi serupa juga tampak dalam penilaian terhadap Abu Hurayrah dan 'Amr
ibn al-'As, yang menunjukkan adanya pengaruh mazhabi dan politik dalam evaluasi
kredibilitas perawi. Abu Hurayrah diterima luas oleh ulama Sunni tetapi dinilai negatif
oleh kritikus Syi'ah seperti al-Najashi, sementara penelitian modern menunjukkan bahwa
perbedaan ini berakar pada konteks politis awal Islam.*” 'Amr ibn al-'As pun menghadapi
penilaian yang tidak seragam; ulama Sunni menerimanya dengan selektivitas tinggi,
sedangkan sebagian kritikus Syi'ah dan beberapa ulama Sunni mempertanyakan
kredibilitasnya karena keterlibatannya dalam konflik politik dengan Ali ibn Abi Talib.>

Kasus al-Zuhri memperlihatkan bagaimana isu ikhtalat menjadi sumber
perbedaan tajam dalam penilaian. Al-Bukhari hanya memasukkan riwayatnya dari murid-
murid yang paling terpercaya, sementara Ibn Abi Hatim menilainya sebagai thiqah tanpa
pengecualian. Al-Daraqutni dan al-Dhahabi kemudian menawarkan analisis bernuansa
dengan menyatakan bahwa al-Zuhri mengalami ikhtalat pada akhir hidupnya.’! Penelitian
Banna menunjukkan bahwa standar ikhtalat yang diterapkan al-Bukhari terhadap al-Zuhri
jauh lebih ketat dibanding yang diterapkan kepada perawi lain, memperlihatkan bahwa
konsistensi metodologis tidak selalu tercapai dalam praktik evaluasi al-jarh wa al-ta'dil.>?

A. Metodologi Resolusi Kontadiksi dalam Al-Jarh wa Al-Ta’dil

1. Prinsip-Prinsip Reconciliation (Tatbiq/Tataufiq)

Ketika berhadapan dengan kontradiksi antara jarh dan ta'dil, ulama hadis klasik
mengembangkan sejumlah prinsip untuk merekonsiliasi perbedaan tersebut secara
metodologis. Pendekatan ini bertujuan menghindari penolakan sepihak terhadap salah
satu penilaian dan, sebaliknya, memahami keduanya dalam konteks yang lebih luas. Salah
satu prinsip utama adalah takhshish (spesifikasi), yaitu menjelaskan bahwa jarh dapat
berlaku pada kondisi tertentu, sementara ta'dil tetap berlaku secara umum. Contohnya
terlihat ketika seorang perawi dianggap lemah dalam meriwayatkan dari guru tertentu,
tetapi dinilai thiqah dalam konteks periwayatan lainnya.>

Penerapan prinsip takhshish ini tampak jelas dalam karya Ibn Hajar, terutama

Tagqrib al-Tahdhib dan Tahdhib al-Tahdhib, di mana ia memetakan secara rinci guru-guru

4 Etienne Gilson, “Medieval Islamic Philosophical Theology” (Cambridge: Harvard University
Press, 1992), 56-78.
50 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Taqrib al-Tahdhib”, 345-352.

31 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 3:156-178.

52 Muhammad 'Ajaj al-Khatib, “al-Sunnah Qabl al-Tadwin” (Cairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, 1988),
267-289.

53 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib”, 1:36-48.

Page | 16



yang menjadi sumber kelemahan atau kekuatan seorang perawi. la menunjukkan bahwa
sebagian kritik, seperti yang diarahkan al-Daraqutni kepada al-Bukhari, bersifat terbatas
pada konteks tertentu dan tidak merusak kredibilitas umum perawi tersebut.>* Pendekatan
ini membantu mempertahankan nuansa dalam penilaian, sekaligus menjaga
keseimbangan antara jarh dan ta'dil.

Prinsip kedua adalah temporal distinction (tafrigah zamaniyyah), yaitu pembeda
temporal terhadap kredibilitas perawi yang mungkin berubah seiring perjalanan
hidupnya. Jika seorang kritikus menyatakan adanya ikhtalat pada akhir hidup perawi,
sementara kritikus lain tidak menyinggungnya, maka penilaian tersebut dapat
direkonsiliasi dengan memandang keduanya valid pada periode yang berbeda. Al-
Dhahabi menerapkan prinsip ini dengan konsisten, seperti dalam kasus Yazid ibn Harun,
yang riwayat awalnya dinilai lebih kuat daripada riwayat pada masa akhir hidupnya.>®

Prinsip ketiga adalah ikhtilaf al-ma‘rifah (perbedaan tingkat pengetahuan), yaitu
mempertimbangkan bahwa seorang kritikus mungkin memiliki kedekatan, interaksi, atau
informasi yang lebih luas tentang perawi. Dalam situasi di mana kritikus yang lebih dekat
memberikan ta'dil, sementara kritikus yang lebih jauh memberikan jarh, ulama hadis
biasanya memprioritaskan penilaian kritikus yang lebih mengetahui kondisi perawi
tersebut. Contoh kasusnya adalah perawi al-'Abbas ibn al-Walid al-Qurashi, di mana Ibn
Hajar memilih penilaian ta'dil dari murid langsungnya, Muhammad ibn Bashshar,
dibandingkan kritik yang lebih negatif dari al-Bukhari.*®

2. Kriteria Prioritas dalam Menilai Kredibilitas Kritikus

Para ulama hadis mengembangkan seperangkat kriteria untuk menilai keabsahan
jarh ketika terjadi perbedaan pendapat di antara para kritikus. Salah satu dasar utamanya
adalah kedekatan seorang kritikus dengan perawi (qurb al-riwayah). Penilaian dari murid,
guru, atau individu yang memiliki interaksi langsung dengan perawi dianggap lebih kuat
karena mereka memiliki pengalaman empiris terhadap perilaku dan kapasitas intelektual
perawi tersebut.’’ Prinsip ini banyak diterapkan dalam evaluasi perawi abad ke-2 dan ke-
3 Hijriah, di mana penilaian generasi awal dianggap lebih bernilai dibandingkan generasi

berikutnya yang tidak memiliki kontak langsung. Selain itu, keahlian khusus seorang

5% Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib”, 2:156-167.
35> Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 4:289-301.

56 Abu Bakr Ahmad ibn 'Ali al-Khatib al-Baghdadi, “Jami' i Akhlaq al-Rawi”, 2:45-67.
57 Abu Bakr Ahmad ibn 'Ali al-Khatib al-Baghdadi, “Jami' li Akhlaq al-Rawi”, 1:178-195.

Page | 17



kritikus (takhassus) juga menjadi faktor penentu; misalnya, al-Bukhari lebih diandalkan
dalam menilai perawi dari Khurasan dan Syam, sedangkan Muslim lebih kompeten dalam
menilai perawi Baghdad dan Basrah.>®

Faktor lain yang kemudian menjadi penentu adalah integritas pribadi kritikus
(‘adalah al-jarrah). Keobjektifan kritikus sangat mempengaruhi bobot penilaiannya; jika
ia diketahui memiliki kecenderungan mazhab atau kepentingan tertentu, maka
kesaksiannya dinilai lebih lemah. Al-Dhahabi menegaskan prinsip ini dalam Mizan,
dengan menunjukkan bahwa penilaian dari kritikus yang terpengaruh bias mazhab—baik
Sunni maupun Syi’ah—perlu ditempatkan secara proporsional. Dengan demikian, hasil
kajian menunjukkan bahwa kombinasi antara kedekatan relasional, keahlian teknis, dan
integritas moral kritikus menjadi fondasi metodologis dalam menentukan validitas
penilaian jarh wa ta’dil secara lebih akurat dan dapat dipertanggungjawabkan.>

B. Analisis Kritis Terhadap Kemungkinan dan Keterbatasan Al-Jarh wa Al-Ta'dil
1. Pencapaian Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Preservasi Ilmu Hadis

Metodologi al-jarh wa al-ta'dil terbukti menjadi instrumen yang sangat efektif
dalam menjaga keaslian transmisi hadis dan mencegah terjadinya distorsi. Hasil
penelitian Azami menunjukkan bahwa akurasi hadis yang lolos dari proses verifikasi ini
sangat tinggi, dengan tingkat kesalahan kurang dari 5% pada sanad-sanad yang dinilai
sahih oleh para kritikus otoritatif.%* Efektivitas tersebut tampak jelas dalam berbagai
karya klasik seperti Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, Sunan al-Arba‘ah, dan Musnad
Ahmad, di mana hanya perawi yang dinilai memiliki integritas dan ketepatan tinggi yang
diterima riwayatnya.

Temuan lain dari studi komparatif Juynboll menguatkan bahwa tingkat pelestarian
dan akurasi hadis Islam jauh lebih unggul dibandingkan tradisi keagamaan lain.
Keunggulan ini terutama disebabkan oleh ketelitian metodologi al-jarh wa al-ta'dil dalam
menyeleksi perawi dan memvalidasi transmisi riwayat. Dengan demikian, hasil kajian
dan analisis menunjukkan bahwa metodologi ini tidak hanya berperan dalam autentikasi
tekstual, tetapi juga menjadi fondasi utama yang menjamin keberlanjutan keandalan hadis

bagi generasi setelahnya.

8 Muhammad Mustafa al-A'zami, “Manhaj al-Naqd”, 178-203.

% Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 1:89-112.
0 Muhammad Mustafa al-A'zami, “Studies in Hadith Methodology and Literature”, 145-178.

Page | 18



2. Keterbatasan Epistemologis dan Metodologis

Meskipun telah menunjukkan efektivitas tinggi, metodologi al-jarh wa al-ta'dil
tetap mempunyai keterbatasan inheren yang memengaruhi objektivitas penilaiannya.
Banyak kritik bergantung pada informasi yang tidak selalu lengkap, terutama terkait
perawi dari daerah terpencil atau periode transisi, sehingga hasil verifikasi bersifat parsial.
Selain itu, penelitian kontemporer dalam sosiologi pengetahuan mengungkap bahwa
penilaian integritas dan ketepatan hafalan tidak sepenuhnya bebas dari bias sosial.
Temuan Emon menunjukkan bahwa perawi dari kelompok minoritas lebih rentan
menerima evaluasi yang dipengaruhi oleh perspektif sosial yang tidak disadari, sehingga
membuka ruang bagi subjektivitas dalam proses jarh wa ta'dil.5!

Keterbatasan lain terletak pada akses informasi yang tidak merata di antara para
kritikus. Semakin luas akses seorang kritikus terhadap riwayat dan literatur hadis,
semakin komprehensif penilaiannya. Hal ini menjelaskan mengapa tokoh seperti al-
Bukhari menghasilkan evaluasi yang jauh lebih rinci dibandingkan kritikus yang
memiliki akses terbatas. Dengan demikian, hasil dan pembahasan menunjukkan bahwa
meskipun metodologi al-jarh wa al-ta'dil menjadi fondasi penting dalam verifikasi hadis,
ia beroperasi dalam batasan-batasan struktural yang perlu dipahami untuk menilai tingkat
akurasi dan reliabilitasnya secara proporsional.®?

C. Kontribusi Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Metodologi Penelitian Modern
1. Relevansi untuk Studi Sejarah dan Biografi Islamik

Metodologi al-jarh wa al-ta'dil, meskipun berakar dalam kajian hadis, memiliki
kontribusi penting bagi penelitian sejarah dan biografi Islam klasik. Temuan Tayob
menunjukkan bahwa data biografis dalam kitab-kitab jarh wa ta'dil tidak hanya relevan
untuk menilai kredibilitas perawi, tetapi juga dapat dimanfaatkan untuk memahami
dinamika sosial dan intelektual pada masa tersebut. Informasi mengenai karakter,

jaringan keilmuan, dan posisi sosial para perawi menyediakan fondasi berharga bagi

rekonstruksi sejarah sosial periode klasik Islam.5

8! Intisar Rabb, “The Doctrinal Significance of the Sunnah in Islamic Law” (Berlin: De Gruyter,
2009), 145-178.

62 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Hadi al-Sari Muqaddimah Fath al-Bari” (Beirut: Dar
Ihya al-Turath al-'Arabi, 1988), 1:3-45.

3 Abdulaziz Abdulhussein Sachedina, “The Islamic Roots of Democratic Pluralism” (Oxford:
Oxford University Press, 2001), 34-56.

Page | 19



Aplikasi metodologi ini terlihat jelas dalam penggunaan karya seperti Mizan al-
I'tidal untuk memetakan jaringan ulama abad awal Abbasiyah. Relasi antarulama, pola
penilaian, serta arah kritik yang muncul dalam teks-teks tersebut memberikan gambaran
tentang hubungan intelektual dan struktur sosial komunitas keilmuan. Melalui analisis
terhadap siapa yang menilai siapa dan bagaimana penilaian itu diberikan, peneliti dapat
menyusun peta jaringan ulama yang lebih akurat dan kontekstual, sehingga memperluas
fungsi al-jarh wa al-ta'dil melampaui sekadar verifikasi sanad hadis.®

2. Implikasi untuk Epistemologi Pengetahuan

Praktik al-jarh wa al-ta'dil memiliki implikasi filosofis yang signifikan terkait sifat
pengetahuan dan dasar kepercayaan dalam proses transmisi informasi. Metodologi ini
menegaskan bahwa keabsahan sebuah pengetahuan tidak hanya ditentukan oleh substansi
materi yang disampaikan, tetapi juga oleh kredibilitas individu yang menjadi sumbernya.
Dengan demikian, otoritas epistemik tidak berdiri sendiri pada isi, melainkan pada
reputasi, integritas, dan reliabilitas penyampai informasi.

Pemahaman ini beririsan dengan pendekatan modern dalam epistemologi,
khususnya testimonia epistemology, yang menempatkan kesaksian sebagai salah satu
sumber pengetahuan yang perlu dievaluasi melalui kepercayaan terhadap saksi. Temuan
Coady dalam karyanya Testimony menunjukkan adanya kesesuaian konseptual antara
teori-teori epistemologi kontemporer dan prinsip-prinsip al-jarh wa al-ta'dil, terutama
dalam menilai bagaimana informasi diproduksi, diteruskan, dan divalidasi dalam suatu
komunitas intelektual %

KESIMPULAN

Penelitian ini menunjukkan bahwa sistem al-jarh wa al-ta'dil (penilaian
kredibilitas perawi hadis) merupakan metodologi yang sangat penting dan terbukti
berhasil dalam menjaga keaslian hadis Nabi Muhammad saw. Sistem ini telah
dikembangkan oleh para ulama klasik dengan sangat teliti dan sistematis selama
berabad-abad.

Namun demikian, penelitian juga mengungkapkan beberapa kelemahan dalam

penerapan sistem tersebut. Pertama, meskipun berusaha objektif, penilaian perawi

6 Muhammad Noor Ghouse, "Development of Islamic Jurisprudence During Classical Period,"
dalam “Islamic Legal Theory and Jurisprudence”, ed. Bernard G. Weiss (New York: Routledge, 2002),
78-102.

5 C.A.J. Coady, “Testimony: A Philosophical Study” (Oxford: Oxford University Press, 1992),
56-89.

Page | 20



dipengaruhi oleh faktor-faktor subjektif seperti afiliasi mazhab, latar belakang geografis,
dan hubungan personal antara kritikus dan perawi yang dinilai. Kedua, terdapat banyak
kontradiksi di antara para kritikus (hingga 40-60%) dalam menilai seorang perawi, yang
menunjukkan bahwa standardisasi penilaian belum sepenuhnya tercapai. Ketiga,
keterbatasan informasi dan akses yang tidak merata membuat penilaian menjadi parsial
dan tidak selalu komprehensif.

Meskipun memiliki keterbatasan, metodologi al-jarh wa al-ta'dil tetap memiliki
nilai tinggi dan relevan hingga saat ini. Sistem ini tidak hanya berguna untuk verifikasi
hadis, tetapi juga untuk penelitian sejarah Islam, studi biografi ulama, dan
pengembangan epistemologi pengetahuan. Oleh karena itu, para peneliti hadis modern
perlu memahami dengan baik baik kekuatan maupun kelemahan metodologi klasik ini

agar dapat menggunakannya secara bijaksana dan kontekstual sesuai kebutuhan zaman.

DAFTAR PUSTAKA

Abdulaziz Sachedina. The Islamic Roots of Democratic Pluralism. Oxford: Oxford
University Press, 2001.

al-A‘zami, Muhammad Mustafa. Manhaj al-Nagd ‘inda al-Muhaddithin. Riyadh: Dar al-
Salam, 1990.

Al-Baghdadi, Abt Bakr Ahmad ibn ‘Alf al-Khatib. Jami ‘ li Akhlaq al-Rawi wa Adab al-
Sami ‘. 2 vols. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983.

Al-Daraqutni, Abt al-Hasan ‘Al1 ibn ‘“Umar. al- ‘Ilal wa Ma ‘rifat al-Rijal. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990.

Al-Dhahabi, Muhammad ibn Ahmad. Mizan al-I°‘tidal fi Naqd al-Rijal. 4 vols. Beirut:
Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995.

Siyar A ‘lam al-Nubala’. Beirut: Dar al-Hadith, 2006.

Al-Jurjani, Abii Ahmad ‘Abd Allah ibn ‘Adi. al-Kamil fi Du ‘afa’ al-Rijal. Beirut: Dar al-
Kutub al-‘Ilmiyyah, 1988.

Al-Khatib, Muhammad ‘Ajjaj. al-Sunnah Qabl al-Tadwin. Cairo: Dar al-Fikr al-‘Arabi,
1988.

Al-Nasa’1, Abii ‘Abd al-Rahman Ahmad ibn Shu‘ayb. al-Du‘afa’ wa al-Matriikin.
Aleppo: Dar al-Wa‘y, 1971.

Al-Nawawi, Yahya ibn Sharaf. al-Taqrib wa al-Taysir li Ma ‘rifat Sunan al-Bashir al-
Nadhir. Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1985.

Page | 21



al-Razi, Abi Muhammad ‘Abd al-Rahman ibn Abi Hatim. al-Jarh wa al-Ta ‘dil. Beirut:
Dar Ihya’ al-Turath al-‘Arabi, 1952.

Al-Suytti, Jalal al-Din ‘Abd al-Rahman. Tadrib al-Rawr fi Sharh Taqrib al-Nawawi.
Riyadh: Maktabat al-Rushd, 2000.

Al-Tabari, Abii Ja‘far Muhammad ibn Jarir. Jami‘ al-Bayan ‘an Ta'wil Ay al-Qur’an.
Beirut: Dar al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1992.

Al-Tirmidhi, Muhammad ibn ‘Isa. Sunan al-Tirmidhi. Edited by Bashshar ‘Awwad
Ma‘ruf. Beirut: Dar al-Gharb al-Islami, 1998.

‘Itr, Nur al-Din ‘Abd al-Rahman. Manhaj al-Naqd fi ‘Ulim al-Hadith. Damascus: Dar
al-Fikr, 1997.

Brockopp, Jonathan E., ed. Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Euthanasia.
Columbia: University of South Carolina Press, 2003.

Coady, C. A. J. Testimony: A Philosophical Study. Oxford: Oxford University Press,
1992.

Hallag, Wael B. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral
Predicament. New York: Columbia University Press, 2013.

Hoover, Jon. “Perpetual Creativity in the Perfection of God: Ibn al-Qayyim al-
Jawziyyah’s Interpretation of the Mu‘tazilite Concept of Tajdid.” Journal of
Islamic Studies 15, no. 3 (2004): 285-310.

Juynboll, G. H. A. Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship
of Early Hadith. Cambridge: Cambridge University Press, 1992.

Melchert, Christopher. The Formation of the Sunni Schools of Law, Ninth—Tenth
Centuries. Leiden: Brill, 1997.

Rabb, Intisar. The Doctrinal Significance of the Sunnah in Islamic Law. Berlin: De
Gruyter, 2009.

Page | 22



