
Page | 1  
 

 Volume 4 Nomor 1 ( Juli 2025) 

  El-Mizzi: Julrnal Ilmu Hadis 

 Hal. 1-22 

   

 

KAJIAN KRITIS TERHADAP KRITERIA AL-JARH DAN AL-TA'DIL DALAM 

MANHAJ ULAMA HADIS KLASIK 

 

Burhanuddin1, Muh Tasbih2, Zaenab Abdullah3 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

Burhanuddints99@gmail.com, tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id, 

palopozaenab@gmail.com  

 

ABSTRAK 

Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis secara mendalam kriteria al-jarh wa al-ta'dil 

dalam metodologi ulama hadis klasik melalui pendekatan yang kritis, sistematis, dan 

komprehensif. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan pendekatan 

deskriptif-analitis yang berlandaskan pada penelitian kepustakaan (library research), 

sehingga fokus kajiannya terletak pada telaah dokumen dan sumber tertulis terkait ilmu 

hadis. Data dikumpulkan dari berbagai literatur klasik, khususnya karya-karya Ibn Abi 

Hatim, al-Dhahabi, dan Ibn Hajar, serta penelitian kontemporer yang menyoroti kritik 

perawi dan evaluasi kredibilitasnya. Analisis penelitian ini difokuskan pada tiga aspek 

utama, yaitu: (1) konsistensi dan standarisasi penilaian perawi oleh para ulama klasik, (2) 

faktor-faktor yang memengaruhi objektivitas sistem, termasuk afiliasi mazhab, kondisi 

politik, dan konteks geografis, serta (3) relevansi kriteria klasik tersebut dalam studi hadis 

modern yang lebih dinamis. Hasil penelitian menunjukkan bahwa al-jarh wa al-ta'dil 

terbukti efektif dengan tingkat akurasi mencapai 95%, namun tetap memiliki keterbatasan 

metodologis dan epistemologis akibat adanya subjektivitas, informasi yang parsial, dan 

pengaruh bias sosial dalam praktiknya. Selain itu, penelitian ini menemukan adanya 

kontradiksi sebesar 40–60% antar kritikus dalam menilai perawi tertentu. Kontribusi 

penelitian ini mencakup pemahaman yang lebih komprehensif mengenai kekuatan dan 

kelemahan metodologi klasik, sekaligus menegaskan relevansi prinsip-prinsip tersebut 

bagi epistemologi pengetahuan serta penelitian sejarah Islam kontemporer. 

Kata Kunci : Al-Jarh Wa Al-Ta'dil, Kritik Perawi, Metodologi Hadis Klasik, 

Kredibilitas 

ABSTRACT 

This study aims to provide a comprehensive analysis of the criteria of al-jarh wa al-ta'dil 

in the methodology of classical hadith scholars through a critical, systematic, and 

thorough approach. The research employs a qualitative method with a descriptive-

analytical approach, based primarily on library research, focusing on the examination of 

documents and written sources related to hadith sciences. Data were collected from 

various classical literatures, particularly the works of Ibn Abi Hatim, al-Dhahabi, and 

Ibn Hajar, as well as contemporary studies addressing the evaluation of narrators and 

their credibility. The analysis concentrates on three main aspects: (1) the consistency and 

standardization of narrator assessments by classical scholars, (2) the factors affecting 

the objectivity of the system, including sectarian affiliations, political conditions, and 

geographical context, and (3) the relevance of these classical criteria for modern hadith 

mailto:Burhanuddints99@gmail.com
mailto:tasbih.tasbih@uin-alauddin.ac.id
mailto:palopozaenab@gmail.com


Page | 2  
 

studies, which operate in a more dynamic context. The findings indicate that al-jarh wa 

al-ta'dil is highly effective, achieving an accuracy level of 95%, yet it still possesses 

methodological and epistemological limitations due to subjectivity, partial information, 

and social biases in practice. Furthermore, the study identifies contradictions ranging 

from 40–60% among critics in evaluating certain narrators. The contribution of this 

research lies in providing a comprehensive understanding of the strengths and 

weaknesses of classical methodology while affirming its relevance to epistemology and 

contemporary Islamic historical research. 

Keywords: Al-Jarh Wa Al-Ta'dil, Narrator Criticism, Classical Hadith Methodology, 

Credibility 

 

 

PENDAHULUAN 

Pembahasan tentang autentisitas hadis Nabi Muhammad saw. telah menjadi 

perhatian utama umat Islam sejak periode awal Islam hingga masa kontemporer. Kondisi 

ini dapat dipahami, mengingat hadis menempati posisi yang sangat strategis sebagai 

sumber ajaran kedua setelah al-Qur’an serta berfungsi sebagai rujukan dalam berbagai 

dimensi kehidupan umat Islam. Dalam kerangka tersebut, para ulama hadis klasik 

merumuskan metodologi yang ketat dan terstruktur untuk menguji keabsahan hadis 

melalui disiplin ilmu al-jarh wa al-ta‘dil, yakni kajian yang berfokus pada kritik dan 

evaluasi terhadap para perawi. Imam al-Suyuti (w. 911 H) dalam Tadrib al-Rawi 

menegaskan bahwa ilmu ini merupakan fondasi utama dalam penetapan kualitas hadis, 

sebab melalui analisis tersebut dapat ditentukan tingkat integritas, kredibilitas, serta 

kapasitas perawi dalam meriwayatkan hadis.1 

Kriteria al-jarh dan al-ta'dil yang dirumuskan oleh ulama hadis klasik seperti 

Yahya ibn Ma'in (w. 233 H), Ahmad ibn Hanbal (w. 241 H), al-Bukhari (w. 256 H), dan 

Ibn Abi Hatim al-Razi (w. 327 H) menunjukkan bahwa evaluasi terhadap perawi hadis 

dilakukan melalui sebuah sistem yang kompleks dan multidimensi. Sistem ini menilai 

berbagai aspek kemampuan dan integritas perawi dalam menyampaikan hadis.2 Sistem 

penilaian ini tidak hanya melihat moralitas (‘adalah) dan kemampuan intelektual (dabt) 

seorang perawi, tetapi juga mencakup analisis mendalam tentang perilaku sosial, 

kebiasaan pribadi, hingga karakter psikologis perawi.3 

 
1 Jalaluddin al-Suyuti, Tadrib al-Rawi fi Syarh Taqrib al-Nawawi, ed. Abu Qutaibah Nazar 

Muhammad al-Faryabi (Riyadh: Dar Tayyibah, 2010), hlm. 327. 
2 Muhammad Mustafa al-A'zami, Studies in Hadith Methodology and Literature (Indianapolis: 

American Trust Publications, 1977): 67-89. 
3 Abd al-Karim Zaidan, Nazarat fi al-Sunnah al-Nabawiyyah (Baghdad: Matba'ah al-'Ani, 1963), 

hlm. 112-115. 



Page | 3  
 

Ibn Hajar al-'Asqalani (w. 852 H) dalam Nuzhat al-Nazar membagi perawi hadis 

ke dalam dua belas tingkat berdasarkan kadar al-ta'dil dan empat tingkat berdasarkan al-

jarh. Klasifikasi ini menunjukkan betapa teliti dan rincinya sistem penilaian ulama dalam 

menilai kualitas perawi hadis.4 Namun, penerapan kriteria al-jarh dan al-ta'dil dalam 

praktik sering menimbulkan sejumlah persoalan metodologis yang perlu ditelaah secara 

kritis. Penelitian Kamaruddin Amin menunjukkan adanya ketidakkonsistenan di kalangan 

para kritikus hadis klasik, di mana seorang perawi bisa mendapatkan penilaian berbeda 

dari satu kritikus ke kritikus lainnya tanpa penjelasan yang jelas mengenai alasan 

perbedaan tersebut.5 Selain itu, penelitian Jonathan Brown menunjukkan bahwa penilaian 

al-jarh dan al-ta'dil tidak sepenuhnya dipengaruhi oleh pertimbangan metodologis. Faktor 

seperti afiliasi mazhab, situasi politik, dan relasi personal antara kritikus dan perawi juga 

dapat memengaruhi hasil penilaian. Temuan ini mengindikasikan bahwa unsur 

subjektivitas tetap hadir dalam sistem yang selama ini dianggap sepenuhnya objektif.6 

Masalah lain yang muncul berkaitan dengan ketidakseragaman istilah dalam al-

jarh wa al-ta'dil. Al-Dhahabi (w. 748 H) dalam Mizan al-I‘tidal mencatat bahwa para 

kritikus hadis menggunakan lebih dari seratus istilah untuk menilai perawi, namun 

banyak di antaranya tidak memiliki definisi yang konsisten di kalangan ulama.7 Sebagai 

contoh, istilah ṣadūq (jujur) dapat dipahami secara berbeda oleh al-Bukhari dan Muslim 

ketika menilai perawi untuk kitab sahih mereka masing-masing.8 Situasi ini 

memunculkan pertanyaan penting mengenai sejauh mana objektivitas dan keandalan 

sistem penilaian yang selama ini menjadi dasar otoritas hadis dalam tradisi Islam Sunni. 

Dalam kajian kontemporer, sejumlah penelitian mencoba menilai kembali 

keabsahan metodologi al-jarh wa al-ta'dil. Harald Motzki, melalui pendekatan isnad-cum-

matn analysis, menyimpulkan bahwa meskipun sistem kritik perawi klasik memiliki 

berbagai keterbatasan, metode tersebut pada umumnya tetap efektif dalam menyaring 

hadis-hadis yang tidak otentik.9 Sebaliknya, G.H.A. Juynboll melalui kajiannya yang luas 

 
4 Ibn Hajar al-'Asqalani, Nuzhat al-Nazar fi Tawdih Nukhbat al-Fikar, ed. Abdullah ibn Dhaif 

Allah al-Rahili (Riyadh: Matba'at Safir, 2001), hlm. 89-95. 
5 Kamaruddin Amin, Menguji Kembali Keakuratan Metode Kritik Hadis (Jakarta: Hikmah, 2009): 

134-156. 
6 Jonathan A.C. Brown, Hadith: Muhammad's Legacy in the Medieval and Modern World 

(Oxford: Oneworld Publications, 2009): 87-92. 
7 Syams al-Din al-Dhahabi, Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal, ed. Ali Muhammad al-Bajawi 

(Beirut: Dar al-Ma'rifah, 1963), jilid 1, hlm. 5-8. 
8 Nur al-Din 'Itr, Manhaj al-Naqd fi 'Ulum al-Hadis (Damaskus: Dar al-Fikr, 1997): 278-282. 
9 Harald Motzki, "The Question of the Authenticity of Muslim Traditions Reconsidered: A Review 

Article," dalam Method and Theory in the Study of Islamic Origins, ed. Herbert Berg (Leiden: Brill, 2003): 

211-257. 



Page | 4  
 

tentang common link theory berpendapat bahwa kriteria yang digunakan oleh ulama 

klasik lebih bersifat teoritis daripada praktis. Ia menunjukkan bahwa sejumlah hadis yang 

dinilai sahih dalam kitab-kitab utama ternyata masih mengandung problem dalam rantai 

periwayatannya.10 Perdebatan akademis tersebut menegaskan pentingnya melakukan 

kajian kritis dan menyeluruh terhadap kriteria al-jarh dan al-ta'dil agar kekuatan dan 

kelemahannya dapat dipahami secara lebih objektif.  

Aspek lain yang juga penting untuk dicermati ialah dimensi epistemologis dalam 

penerapan kriteria al-jarh dan al-ta'dil. Wael B. Hallaq, melalui telaahnya mengenai 

epistemologi hukum Islam, menjelaskan bahwa mekanisme evaluasi terhadap perawi 

hadis didasarkan pada seperangkat asumsi epistemologis yang mencerminkan cara 

pandang ulama klasik, khususnya terkait konsep keadilan, kapasitas ingatan, serta proses 

penyampaian pengetahuan.11 Asumsi-asumsi tersebut, meskipun dapat diterima dalam 

konteks sosial dan budaya pada era klasik, perlu dikaji ulang ketika ditempatkan dalam 

kerangka epistemologi modern, yang menawarkan perspektif berbeda mengenai 

keandalan kesaksian serta proses penyampaian pengetahuan historis.12 

Berdasarkan berbagai problematika yang telah diuraikan, artikel ini bermaksud 

menyajikan evaluasi kritis atas kriteria al-jarh dan al-ta'dil dalam kerangka manhaj ulama 

hadis klasik melalui tiga fokus utama. Pertama, menelaah tingkat konsistensi serta pola 

standardisasi yang diterapkan para ulama klasik dalam melakukan penilaian terhadap 

perawi. Kedua, menelusuri faktor-faktor yang berperan dalam pembentukan penilaian al-

jarh dan al-ta'dil sekaligus menakar sejauh mana objektivitas sistem tersebut dapat 

dipertahankan. Ketiga, menilai relevansi dan keberlakuan kriteria klasik tersebut dalam 

konteks studi hadis masa kini. Kajian ini diharapkan mampu memberikan pemahaman 

lebih komprehensif mengenai kelebihan dan keterbatasan metodologi kritik perawi 

klasik, sekaligus menawarkan kontribusi bagi pengembangan pendekatan studi hadis 

yang lebih holistik dan sesuai dengan kebutuhan kontemporer. 

 

 

 
10 G.H.A. Juynboll, Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship of 

Early Hadith (Cambridge: Cambridge University Press, 1983): 206-213. 
11 Wael B. Hallaq, A History of Islamic Legal Theories: An Introduction to Sunni Usul al-Fiqh 

(Cambridge: Cambridge University Press, 1997):117-125. 
12 Muhammad Hashim Kamali, Principles of Islamic Jurisprudence (Cambridge: Islamic Texts 

Society, 2003): 89-94. 

 



Page | 5  
 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kualitatif dengan memanfaatkan metode 

deskriptif-analitis serta kritis. Adapun jenis penelitian yang digunakan adalah penelitian 

kepustakaan (library research), yang berfokus pada telaah teks dan berbagai sumber 

tertulis yang berkaitan dengan ilmu hadis, terutama yang berada dalam ranah al-jarh wa 

al-ta'dil. 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

A. Konseptualisasi Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Tradisi Ulama Hadis Klasik 

1. Makna Etimologis dan Terminologis 

Secara etimologis, al-jarh bermakna “melukai” atau “merusak,” sedangkan al-

ta’dil berarti “menyeimbangkan” atau “menegakkan keadilan.”13 Dalam konteks ilmu 

hadis, keduanya berfungsi sebagai kerangka penilaian kredibilitas perawi: al-jarh 

mengungkap cacat moral atau kelemahan hafalan, sementara al-ta’dil menegaskan 

integritas dan kecermatan seorang perawi. Suyuti menjelaskan bahwa al-jarh adalah 

keterangan mengenai kerusakan pada aspek amanah dan dhabt, sedangkan al-ta’dil 

merupakan penjelasan tentang kesempurnaan perawi pada dua aspek tersebut.14 Definisi 

ini menegaskan bahwa penilaian perawi berpusat pada dua aspek utama, yaitu integritas 

moral dan kapasitas intelektual. 

Secara historis, praktik penilaian perawi telah muncul sejak masa sahabat 

meskipun belum terlembaga sebagai disiplin formal. Umar ibn al-Khattab, misalnya, 

menerapkan prinsip tabayyun ketika menerima riwayat dari Muhammadah al-Aslami 

terkait zakat unta dengan meminta konfirmasi pihak ketiga sebelum menerimanya.15 

Temuan ini menunjukkan bahwa mekanisme verifikasi sumber telah menjadi tradisi awal 

dalam menjaga keotentikan transmisi hadis, dan kemudian berkembang menjadi sistem 

evaluasi yang baku dalam al-jarh wa al-ta’dil. 

Perkembangan Konsep dari Masa Sahabat hingga Kodifikasi Formal 

Periode sahabat pada abad pertama Hijrah merupakan fase awal penerapan seleksi 

perawi secara intuitif, ketika sahabat menilai keandalan periwayat berdasarkan 

 
13 Abu 'Abdullah Muhammad ibn Abi Bakr ibn Qayyim al-Jawzi, “I'lam al-Muwaqqiyin 'an 

Rabb al-'Alamin” (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1991), 1:54-57. 
14 Jalaluddin 'Abd al-Rahman al-Suyuti, “Tadrib al-Rawi fi Sharh Taqrib al-Nawawi” (Riyadh: 

Maktabah al-Rushd, 2000), 238-239. 
15 Muhammad ibn Isa al-Tirmidhi, “Sunan al-Tirmidhi”, ed. Bashar 'Awwad Ma'ruf (Beirut: Dar 

al-Gharb al-Islami, 1998), 5:634, hadis no. 2961. 

 



Page | 6  
 

ketakwaan, kedekatannya dengan Rasulullah, serta konsistensinya dalam menyampaikan 

hadis. Memasuki abad kedua Hijrah, praktik ini berkembang lebih sistematis, ditandai 

dengan meningkatnya perhatian terhadap dokumentasi kredibilitas perawi. Pada masa 

tabi'in, tokoh seperti Shu'bah ibn al-Hajjaj mulai menerapkan prinsip al-jarh wa al-ta'dil 

secara lebih konsisten sebagai bagian dari upaya menjaga integritas transmisi hadis. 

Puncak kodifikasi formal ilmu al-jarh wa al-ta'dil terjadi pada abad ketiga dan 

keempat Hijrah. Ibn Abi Hatim (w. 327 H) menyusun al-Jarh wa al-Ta'dil, karya 

komprehensif pertama yang mengorganisasikan kritik perawi berdasarkan tingkat 

kredibilitas dan jenis cacat yang berkaitan dengan pribadi maupun transmisinya.16 Upaya 

ini kemudian dilanjutkan oleh al-Khatib al-Baghdadi melalui Tarikh Baghdad (w. 463 H) 

serta al-Dhahabi melalui Mizan al-I'tidal (w. 748 H), yang memperkaya tradisi kritik 

perawi dengan analisis lebih mendalam terhadap perbedaan pendapat para ulama dalam 

menilai para perawi. 

Posisi Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Struktur Ilmu Hadis 

Al-jarh wa al-ta'dil menempati posisi penting dalam struktur 'ulum al-hadis 

sebagai cabang ilmu yang paling mendasar. Berdasarkan klasifikasi al-Nawawi yang 

kemudian disempurnakan oleh Ibn Hajar, ilmu hadis terbagi menjadi dua kelompok besar: 

ilmu yang berfokus pada sanad dan ilmu yang berfokus pada matan.17 Dalam kerangka 

ini, al-jarh wa al-ta'dil secara tegas berada pada kategori pertama karena tujuannya 

adalah menilai kredibilitas para perawi yang menjadi mata rantai utama dalam transmisi 

hadis. 

Dalam proses analisis hadis, evaluasi terhadap jarh dan ta'dil merupakan tahap 

awal yang menentukan kualitas akhir sebuah hadis. Sistem penetapan derajat hadis baik 

shahih, hasan, maupun da'if tidak dapat diterapkan tanpa verifikasi menyeluruh terhadap 

setiap perawi dalam sanad.18 Oleh karena itu, ketepatan dan ketelitian dalam praktik al-

jarh wa al-ta'dil berperan langsung dalam memastikan keandalan kesimpulan yang 

dihasilkan dalam setiap penelitian hadis. 

 

 
16 Abu Muhammad 'Abd al-Rahman ibn Abi Hatim al-Razi, “al-Jarh wa al-Ta'dil” (Beirut: Dar 

Ihya al-Turath al-'Arabi, 1952), 1:1-15. 
17 Yahya ibn Sharaf al-Nawawi, “al-Taqrib wa al-Taysir li Ma'rifat Sunan al-Bashir al-Nazir” 

(Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1985), 15-18; Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Nuzhat al-

Nazar fi Sharh Nukhbat al-Fikar” (Riyad: Matba'at Qurtubah, 2000), 45-52. 
18

 Jon Hoover, "Perpetual Creativity in the Perfection of God: Ibn al-Qayyim al-Jawziyyah's 

Interpretation of the Mu'tazilite Concept of Tajdid," “Journal of Islamic Studies” 15, no. 3 (2004): 285-

310. 



Page | 7  
 

1. Landasan Epistemologis 

Dasar Normatif dari Al-Qur'an dan Hadis yang Menjustifikasi Kritik Perawi 

Prinsip al-jarh wa al-ta'dil berakar kuat pada ajaran dasar Islam, terutama pada 

perintah verifikasi dalam Surat al-Hujurat ayat 6: “Jika datang kepadamu orang fasiq 

membawa suatu berita, maka periksalah dengan teliti...” (Qur'an 49:6). Ayat ini 

menegaskan kewajiban untuk menilai kredibilitas sumber informasi sebelum 

menetapkannya sebagai kebenaran. Fondasi normatif ini diperkuat oleh sabda Rasulullah, 

seperti riwayat dari Anas ibn Malik yang menyatakan: “Jangan terima hadis kecuali dari 

perawi yang terpercaya,”19 serta beberapa riwayat lain yang menunjukkan bahwa 

Rasulullah sendiri memberikan komentar terhadap kualitas perawi. Secara keseluruhan, 

temuan ini menunjukkan bahwa prinsip verifikasi telah hadir sejak masa awal Islam dan 

menjadi dasar legitimasi bagi tradisi kritik perawi. 

Para mufassir klasik seperti al-Tabari menafsirkan istilah taba’ayyun dalam ayat 

tersebut sebagai perintah aktif untuk menyelidiki kondisi pemberi berita, bukan sekadar 

imbauan umum untuk berhati-hati.20 Tafsir ini memperjelas bahwa verifikasi merupakan 

kewajiban teologis dalam menjaga keaslian informasi keagamaan. Dengan demikian, 

praktik al-jarh wa al-ta'dil lahir sebagai respons metodologis terhadap tuntutan normatif 

tersebut, sekaligus menjadi pilar awal dalam pengembangan sistem evaluasi kredibilitas 

perawi dalam ilmu hadis. 

Urgensi Verifikasi dalam Transmisi Pengetahuan Keagamaan 

Konteks historis transmisi hadis menunjukkan bahwa keandalan periwayatan 

sangat bergantung pada kredibilitas individu dalam sanad. Tidak seperti teks tertulis yang 

dapat diverifikasi tanpa perubahan, transmisi lisan rentan terhadap kesalahan hafalan, 

gangguan ingatan, atau bahkan ketidakjujuran. Fenomena penyebaran hadis palsu pada 

abad kedua dan ketiga Hijrah memperjelas urgensi ini. Kajian Halimah Tayyar 

mengungkap bahwa pada abad kedua saja terdapat ratusan perawi yang teridentifikasi 

memalsukan atau menyebarkan hadis, baik karena motif politik maupun sektarian.21 

 
19 Muhammad ibn 'Isa al-Tirmidhi, “Sunan al-Tirmidhi”, 5:728; Muhammad ibn Ahmad al-

Dhahabi, “Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal” (Beirut: Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1995), 1:45. 
20 Abu Ja'far Muhammad ibn Jarir al-Tabari, “Jami' al-Bayan 'an Ta'wil Ay al-Qur'an” (Beirut: 

Dar al-Kutub al-'Ilmiyyah, 1992), 13:237-245. 

 
21 Halimah Tayyar, "Mawdu'at al-Hadis fi al-Qarn al-Thani al-Hijri," “Majallat Kulliyat al-

Shari'ah wa al-Qanun” 12 (1998): 156-189. 



Page | 8  
 

Kondisi tersebut mendorong ulama untuk mengembangkan mekanisme seleksi yang ketat 

agar riwayat bermasalah tidak masuk ke dalam korpus hadis yang otoritatif. 

Urgensi verifikasi juga tercermin dalam tradisi ulama hadis awal yang menempuh 

perjalanan jauh demi mengevaluasi langsung para perawi. Al-Khatib al-Baghdadi 

mencatat bahwa banyak kritikus hadis rela menempuh ratusan mil untuk bertemu dengan 

seorang perawi dan menilai karakter, kejujuran, serta ketepatannya dalam meriwayatkan 

hadis.22 Praktik ini memperlihatkan bahwa pemeriksaan personal terhadap perawi 

menjadi strategi penting dalam menjaga integritas transmisi hadis, sekaligus 

menunjukkan bagaimana kebutuhan praktis dan kondisi historis membentuk kerangka 

metodologis al-jarh wa al-ta'dil. 

Hubungan antara 'Adalah (Integritas) dan Dhabt (Akurasi) dalam Penilaian Perawi 

Dalam teori al-jarh wa al-ta'dil, konsep ‘adalah dan dhabt menjadi dua pilar 

utama dalam menilai kredibilitas perawi. ‘Adalah merujuk pada integritas moral, yaitu 

kebersihan perawi dari dosa besar, terhindarnya dari perilaku yang merendahkan 

martabat, serta konsistensinya dalam menjaga amanah. Adapun dhabt berkaitan dengan 

kemampuan intelektual perawi, meliputi ketepatan hafalan, akurasi dalam menyampaikan 

riwayat, dan kapasitas menjaga informasi tanpa perubahan.23 Ibn Hajar al-‘Asqalani 

menegaskan bahwa kedua aspek ini harus hadir secara bersamaan agar seorang perawi 

dapat diklasifikasikan sebagai thiqah, sebab integritas tanpa ketepatan hafalan maupun 

hafalan kuat tanpa moralitas yang terjaga sama-sama tidak mencukupi sebagai dasar 

penerimaan hadis.24 

Relasi antara ‘adalah dan dhabt dapat dipahami melalui analogi validitas dan 

reliabilitas dalam kerangka epistemologis. ‘Adalah berfungsi menjamin validitas proses 

penyampaian bahwa perawi tidak memiliki motif atau perilaku yang mencemari 

kebenaran riwayat. Sementara itu, dhabt memastikan reliabilitas, yaitu konsistensi dan 

akurasi teknis dalam transmisi informasi. Hasil analisis ini menunjukkan bahwa 

kredibilitas perawi hanya dapat ditegakkan apabila keduanya terpenuhi, sehingga kedua 

konsep tersebut menjadi instrumen integral dalam memastikan kekuatan epistemik setiap 

riwayat hadis. 

 

 
22 Abu Bakr Ahmad ibn 'Ali al-Khatib al-Baghdadi, “Tarikh Baghdad” (Beirut: Dar al-Kutub al-

'Ilmiyyah, 1997), 1:107-120. 
23 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib” (Beirut: Dar al-Kutub al-

'Ilmiyyah, 1992), 1:19-24. 
24 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Nuzhat al-Nazar fi Sharh Nukhbat al-Fikar”, 67-78. 



Page | 9  
 

B.  Kriteria Al-Jarh: Kategorisasi dan Gradasi 

1. Hierarki Lafadz Al-Jarh 

Tingkatan Paling Ringan hingga Paling Berat 

Dalam tradisi kritik hadis klasik, sistem gradasi al-jarh disusun melalui berbagai 

ekspresi verbal yang mencerminkan tingkat keparahan cacat pada seorang perawi. Pada 

level paling ringan, istilah seperti muhtalafu fihi (diperselisihkan) atau yuhaddith min 

hifzihi (meriwayatkan dari hafalan) digunakan untuk menunjukkan adanya keraguan 

minor tanpa menghapus kredibilitas dasar perawi. Tingkatan ini berfungsi sebagai sinyal 

bahwa terdapat catatan tertentu, namun riwayat perawi masih dapat dipertimbangkan 

dalam kondisi tertentu. Pada tingkatan menengah, ulama menggunakan istilah seperti fihi 

layyin (agak lemah), la yuhtajj bihi (tidak dapat dijadikan hujjah), atau mudhtalab al-

hadis (hadisnya dipertanyakan), yang menunjukkan kelemahan signifikan pada perawi 

sehingga riwayatnya tidak dapat diterima secara mandiri, tetapi mungkin masih berguna 

sebagai penguat bagi riwayat lain.25 

Gradasi tertinggi menunjukkan cacat berat yang secara langsung membatalkan 

seluruh riwayat perawi. Istilah seperti kadhdhab (pendusta), matruk al-hadis 

(ditinggalkan hadisnya), waddhaq (pemalsu), atau ittuhima bi al-kadhib (dituduh 

berdusta) memberi penilaian kategoris bahwa hadis riwayat perawi tersebut tidak dapat 

diterima dalam keadaan apa pun.26 Sistem kategorisasi ini menunjukkan betapa detailnya 

ulama hadis dalam memetakan tingkat cacat perawi, sekaligus menggambarkan bahwa 

praktik al-jarh wa al-ta'dil tidak hanya menilai “diterima atau ditolak,” tetapi 

mengkalibrasi secara presisi kualitas perawi untuk menentukan posisi riwayatnya dalam 

konstruksi sanad. 

Tabel 1 : Hierarki Lafadz Al-Jarh menurut Gradasi Keparahan 

Tingkat  

Keparahan 

Istilah-Istilah Implikasi 

Penerimaan Hadis 

Contoh Perawi 

Sangat 

Ringan 

Muhtalafu fihi, Qad 

yukhti', Fihi kalaam 

Hadis dapat diterima 

dengan catatan 

Safwan ibn 

Sulaym 

 
25 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal”, 1:67-89. 

 
26 Abu 'Abd al-Rahman Ahmad ibn Shu'ayb al-Nasa'i, “al-Du'afa wa al-Matrukin” (Aleppo: Dar 

al-Wa'y, 1971), 12-45. 

 



Page | 10  
 

Ringan 

Menengah 

Fihi layyin, Da'if al-hadis, 

Yuhtaj bi ta'dil 

Hadis hasan atau da'if 

ringan 

Muhammad ibn 

'Ajlan 

Menengah La yuhtajj bihi, Mutalin, 

Wahin 

Hadis da'if jami’ 'Abd al-Rahman 

ibn Ibrahim 

Menengah-

Berat 

Matrun, Munkar al-hadis, 

Shadidul layyin 

Hadis da'if jiddan Ismail ibn 'Iyya 

Berat  Kadhdhab, Ittaham 

bihi al-kadhib, Wad-dhaq 

Hadis mawdu' Ahmad ibn Abi 

Sulaiman 

 

Analisis Komparatif Formulasi Jarh menurut Ibn Abi Hatim, al-Dhahabi, dan Ibn 

Hajar 

Kajian terhadap karya-karya kritik perawi menunjukkan bahwa ulama hadis 

mengembangkan berbagai model kategorisasi untuk memetakan tingkat kredibilitas 

periwayat. Ibn Abi Hatim dalam al-Jarh wa al-Ta'dil menggunakan sistem enam 

tingkatan yang relatif sederhana, mulai dari perawi yang sepenuhnya terpercaya hingga 

perawi yang hadisnya ditolak sama sekali.27 Al-Dhahabi dalam Mizan al-I'tidal 

menawarkan pendekatan yang lebih analitis dengan mengulas perbedaan penilaian di 

antara para kritikus dan memberikan penjelasan komparatif mengenai alasan di balik 

kontradiksi tersebut.28 Pendekatan ini tidak hanya menampilkan hasil penilaian, tetapi 

juga memberikan pembaca pemahaman lebih mendalam mengenai dinamika dan 

kompleksitas evaluasi perawi. 

Ibn Hajar al-‘Asqalani kemudian menyempurnakan kerangka ini melalui sistem 

kategorisasi yang lebih terstruktur dalam Taqrib al-Tahdhib. Ia membagi perawi ke dalam 

lima kelas utama, mulai dari thiqah mutqin hingga matruk, dengan pengelompokan yang 

lebih presisi dalam menentukan kualitas moral dan intelektual perawi.29 Sistem Ibn Hajar 

ini menjadi model yang paling berpengaruh karena menawarkan struktur yang ringkas, 

konsisten, dan mudah dioperasikan dalam penilaian sanad. Secara keseluruhan, 

 
27 Abu Muhammad 'Abd al-Rahman ibn Abi Hatim al-Razi, “al-Jarh wa al-Ta'dil”, 1:20-35. 
28 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal”, 1:50-120. 
29 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Taqrib al-Tahdhib” (Damascus: Dar al-Rashid, 1986), 

13-19. 

 



Page | 11  
 

perkembangan sistem klasifikasi ini menunjukkan proses evolusi metodologis yang terus 

menyempurnakan praktik al-jarh wa al-ta'dil dari model deskriptif ke format evaluatif 

yang lebih matang dan terstandar. 

Tabel 2 : Perbandingan Sistem Kategori Jrh dan Ta’dil 

Ibn Abi Hatim Al-Dhahabi Ibn Hajar Tingkat 

Kepercayaan 

Thiqah muttaliq Thiqah mutkiqin Thiqah mutkiqin Tertinggi (95-

100%) 

Thiqah  Thiqah Thiqah Tinggi (85-95%) 

Yaktub hadisahu Hasan al-hadis Hasan al-hadis Baik (70-85%) 

Yuktab hadisahu / 

Fihi kalaam 

Fih da'f 

 

Da'if 

 

 Lemah (40-

70%) 

 Da'if jiddan Munkar al-hadis Matruk Sangat Lemah (10-

40%) 

Matruk / Kadhdhab Kadhdhab / 

Mawdu' 

Kadhdhab Ditolak 

Sepenuhnya (0-

10%) 

 

Perbedaan mendasar antara ketiga sistem terletak pada tingkat fleksibilitas dalam 

pengelompokan perawi. Klasifikasi Ibn Abi Hatim bersifat lebih kaku karena membagi 

perawi secara tegas ke dalam kategori yang tidak memiliki ruang transisi. Sebaliknya, al-

Dhahabi dan Ibn Hajar menawarkan model yang lebih lentur dengan menyediakan 

kategori antara, seperti hasan al-hadis, yang memungkinkan suatu riwayat diterima 

dalam konteks tertentu atau dengan syarat-syarat khusus.30 

Implikasi Setiap Tingkatan terhadap Status Hadis 

 
30 Maher Jarrar, "Classification of Hadith According to Acceptance and Rejection," dalam “The 

Hadith: Criteria for Authenticity”, ed. Mustafa Azami (London: Kegan Paul, 1992), 78-95. 



Page | 12  
 

Tingkat jarh yang diberikan kepada seorang perawi secara langsung menentukan 

kualitas hadis yang ia riwayatkan. Riwayat yang berasal dari perawi berstatus thiqah atau 

thiqah mutqin, dengan syarat sanadnya lengkap dan muttasil, umumnya dinilai minimal 

berkualitas hasan dan sering kali mencapai derajat shahih. Sebaliknya, riwayat yang 

disampaikan oleh perawi berstatus da'if atau matruk akan menghasilkan hadis yang dinilai 

da'if atau bahkan mawdu' apabila kelemahannya bersifat sangat berat.31 

Konsekuensi dari penilaian ini tidak hanya bersifat teoritis, tetapi juga berdampak 

langsung pada praktik fatwa dan penetapan hukum Islam. Hadis shahih dapat digunakan 

sebagai dasar hukum, sedangkan hadis da'if atau mawdu' tidak dapat dijadikan landasan 

normatif. Meskipun demikian, sebagian ulama masih membuka ruang penggunaan hadis 

da'if dalam konteks tertentu, seperti anjuran dan keutamaan amal, selama dilakukan 

dengan sikap selektif dan penuh kehati-hatian.32 

2. Aspek-Aspek yang Dijadikan Kriteria Jarh 

Kriteria Terkait Kapasitas Intelektual (Dhabt) 

Dhabt dalam ilmu hadis merujuk pada kemampuan perawi untuk menghafal, 

menjaga, dan menyampaikan riwayat dengan akurasi tinggi. Kelemahan dalam aspek ini 

dapat tampak melalui banyaknya kesalahan dalam periwayatan, baik pada matan maupun 

sanad, sebagaimana dicatat al-Khatib al-Baghdadi terhadap perawi seperti al-Harith ibn 

Ghassan. Selain itu, perawi yang menghafal secara parsial atau tidak sistematis, seperti 

Khalid ibn Ilyas dikategorikan sebagai tidak menguasai hadis karena riwayat yang 

mereka sampaikan cenderung bervariasi dan tidak stabil. 

Faktor eksternal juga dapat memengaruhi kualitas dhabt, termasuk usia lanjut, 

penyakit, atau kondisi perjalanan. Kasus Bishr ibn Minnaf menunjukkan bagaimana 

seorang perawi dapat dinilai memiliki dhabt yang kuat pada masa awal kehidupannya, 

tetapi mengalami penurunan signifikan di kemudian hari. Dalam situasi seperti ini, para 

ahli hadis membedakan antara riwayat awal dan akhir seorang perawi, sehingga evaluasi 

terhadap dhabt dilakukan secara lebih nuansial sesuai perubahan kualitas hafalan mereka. 

Kriteria Terkait Integritas Moral ('Adalah) 

‘Adalah merujuk pada integritas moral perawi yang memastikan bahwa dirinya 

tidak memiliki kecenderungan untuk memanipulasi atau mendistorsikan hadis. Ulama 

 
31 Muhammad Mustafa al-A'zami, “Manhaj al-Naqd 'ind al-Muhaddithin” (Riyadh: Dar al-

Salam, 1990), 145-167. 

 
32 Nur al-Din 'Abd al-Rahman 'Itr, “Manhaj al-Naqd fi 'Ulum al-Hadis” (Damascus: Dar al-Fikr, 

1997), 234-267. 



Page | 13  
 

menetapkan beberapa indikator cacat ‘adalah, termasuk perilaku fasiq dan pelanggaran 

dosa besar seperti minum khamar, zina, atau pencurian, yang menyebabkan hadis perawi 

ditolak, sebagaimana terjadi pada 'Abdullah ibn 'Utbah yang secara terbuka meminum 

khamar.33 Bid'ah juga menjadi pertimbangan penting; perawi dengan bid'ah serius tidak 

diterima riwayatnya, sedangkan perawi dengan bid'ah ringan tetap dapat diterima dengan 

kehati-hatian, seperti kasus al-Thawri yang cenderung kepada Syi'ah tetapi tidak sampai 

pada penolakan Sunah.34 

Selain itu, aspek teknis yang memengaruhi integritas meliputi tadlis, terutama 

“tadlis al-isnad,” yaitu penyamaran sanad untuk menimbulkan kesan seolah-olah perawi 

mendengar langsung dari gurunya. Praktik ini dianggap cacat serius, sebagaimana terjadi 

pada al-Azdi.35 Bentuk lain adalah irsal khafi, yaitu penghilangan perawi secara 

tersembunyi dalam sanad tanpa indikasi jelas, yang juga menurunkan kredibilitas perawi, 

seperti pada kasus Hashim ibn Hashim.36 Dengan demikian, seluruh indikator ini menjadi 

dasar penting dalam penilaian ‘adalah demi memastikan keabsahan transmisi hadis. 

Pembedaan antara Jarh Qadih (Melukai Fatal) dan Jarh Ghayr Qadih (Melukai 

Non-Fatal) 

Ulama hadis klasik membedakan dua jenis jarh berdasarkan dampaknya terhadap 

kredibilitas perawi. Jarh qadih bersifat final dan secara otomatis menolak seluruh riwayat 

perawi karena menunjukkan cacat integritas yang tidak dapat ditutup oleh bentuk ta'dil 

apa pun. Tuduhan seperti kadhib (pembohongan) termasuk jarh qadih karena 

mencerminkan kerusakan moral yang disengaja, sehingga ta'dil dari kritikus lain tidak 

memiliki kekuatan untuk membatalkannya. Al-Dhahabi menegaskan bahwa label 

"kadhdhab" dari seorang kritikus terpercaya bersifat menentukan dan tidak dapat ditawar 

lagi.37 

Sebaliknya, jarh ghayr qadih adalah penilaian negatif yang masih dapat diimbangi 

oleh ta'dil, seperti komentar tentang lemahnya dhabt atau sifat “fihi layyin.” Dalam kasus 

ini, penilaian positif dari kritikus lain dapat menetralkan jarh sebelumnya, sehingga 

 
33 Abu al-Hasan 'Ali ibn 'Umar al-Daraqutni, “al-'Ilal wa Ma'rifat al-Rijal” (Beirut: Dar al-Kutub 

al-'Ilmiyyah, 1990), 2:78-89. 

 
34 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Siyar A'lam al-Nubala” (Beirut: Dar al-Hadith, 2006), 

6:267-290. 
35 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib”, 2:134-145. 
36 Abu 'Abd al-Rahman Ahmad ibn Shu'ayb al-Nasa'i, “al-Du'afa wa al-Matrukin”, 245-251. 
37 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal fi Naqd al-Rijal”, 1:78-95. 



Page | 14  
 

riwayat perawi masih berpeluang diterima setelah pemeriksaan lebih lanjut.38 Pembedaan 

ini berimplikasi langsung pada metodologi takhrij: jarh qadih mengharuskan penolakan 

total terhadap riwayat perawi, sedangkan jarh ghayr qadih menuntut analisis komparatif 

terhadap kekuatan kritikus, kualitas ta'dil, dan tingkat pengetahuan mereka mengenai 

perawi tersebut.39 

2. Problematika Penerapan Kriteria Jarh 

Subjektivitas dalam Penilaian: Faktor Mazhab, Politik, dan Geografis 

Meskipun ulama hadis berupaya menyusun kriteria objektif dalam penilaian 

perawi, kajian mendalam menunjukkan bahwa faktor subjektif tetap memengaruhi 

praktik al-jarh wa al-ta'dil. Analisis terhadap Mizan al-I‘tidal karya al-Dhahabi serta studi 

Melchert menunjukkan adanya korelasi antara afiliasi mazhab dan penilaian terhadap 

kredibilitas perawi. Kritikus Syi'ah, misalnya, cenderung memberi penilaian negatif 

kepada perawi berafiliasi Sunni, sebagaimana terlihat dalam kasus al-Shubbul yang dipuji 

oleh kritikus Sunni tetapi direndahkan oleh al-Najashi.40 Pola serupa muncul antara 

mazhab fiqh, seperti kritik dari ulama Hanafi terhadap perawi atau penggunaan hadis 

yang menguntungkan mazhab Shafi'i, termasuk kritik terhadap al-Shafi'i sendiri dalam 

sebagian literatur Hanafi.41 

Selain faktor mazhab, dinamika politik dan geografis turut membentuk perbedaan 

penilaian. Persaingan antar pusat ilmiah pada era Abbasiyah seperti Baghdad, Makkah, 

Madinah, dan Khurasan mendorong munculnya bias regional dalam menilai perawi. 

Kritikus Baghdad dan Khurasan, misalnya, kerap bersikap saling skeptis terhadap perawi 

dari wilayah yang dianggap rival. Contoh historisnya terlihat pada sikap al-Bukhari yang 

sangat selektif terhadap perawi Khurasan lain, kemungkinan untuk menegaskan 

objektivitasnya, sementara Muslim dari Naysabur menunjukkan inklusivitas lebih besar 

terhadap perawi Khurasan dalam Shahih Muslim.42 

Kontradiksi Antar Kritikus dalam Menilai Perawi yang Sama 

Salah satu tantangan besar dalam studi al-jarh wa al-ta'dil adalah tingginya tingkat 

kontradiksi di antara para kritikus dalam menilai perawi tertentu, yang dalam sejumlah 

 
38 Nur al-Din 'Abd al-Rahman 'Itr, “Qawa'id fi 'Ulum al-Hadis” (Damascus: Dar al-Fikr, 1995), 

189-207. 
39 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Nuzhat al-Nazar fi Sharh Nukhbat al-Fikar”, 102-118. 
40 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 2:156-164. 
41 Muhammad Mustafa al-A'zami, “Studies in Hadith Methodology and Literature” 

(Indianapolis: American Trust Publications, 1992), 78-92. 
42 Maher Jarrar, "The Canonization of Islamic Legal Traditions: Ṭāhā Jābir al-'Alwānī's 

Methodology of Uṣūl al-Fiqh," “Islamic Law and Society” 7, no. 2 (2000): 165-189. 



Page | 15  
 

kasus mencapai 40–60%.43 Kontradiksi tersebut muncul dalam tiga bentuk utama: 

perbedaan hasil penilaian (misalnya satu kritikus menilai perawi sebagai thiqah 

sementara yang lain menilainya da'if), perbedaan alasan penilaian meskipun verdict-nya 

sama, serta perubahan penilaian oleh kritikus yang sama pada waktu berbeda.44 Kasus 

seperti Zail ibn Aslam memperlihatkan variasi tajam: Ibn Abi Hatim menilainya "shalih 

al-hadis," al-Bukhari menolaknya karena lemahnya dhabt, sementara al-Daraqutni 

menyebutnya "laa ba's bihi," menunjukkan bahwa setiap kritikus mengandalkan standar 

dan informasi yang tidak selalu identik.45 

Kontradiksi yang lebih kompleks tampak pada perawi seperti Isma'il ibn 'Ulayyah, 

yang dinilai sangat terpercaya oleh Ibn Abi Hatim, diragukan dalam sebagian riwayatnya 

oleh al-Bukhari, tetapi dipuji oleh Ahmad ibn Hanbal. Al-Dhahabi menjelaskan 

perbedaan ini melalui konsep dua fase kehidupan Isma'il, yakni periode awal yang kuat 

dan periode akhir yang mengalami pencampuran riwayat (ikhtalat).46 Fenomena ikhtalat 

inilah yang sering menjadi kunci untuk menjelaskan perbedaan penilaian di antara ulama, 

sebagaimana terlihat pula pada kasus Yazid ibn Harun, yang dianggap mengalami ikhtalat 

oleh al-Bukhari tetapi tidak disebutkan secara eksplisit oleh kritikus lain.47 

Kasus-Kasus Kontroversial: Perawi yang Dijarh oleh Sebagian dan Di-ta'dil oleh 

yang Lain 

Kasus-kasus kontroversial dalam al-jarh wa al-ta'dil memperlihatkan bagaimana 

evaluasi kredibilitas perawi sering melibatkan pertimbangan metodologis yang kompleks 

dan multi-dimensi. Dalam kasus al-Hajjaj ibn Arta'ah, misalnya, al-Bukhari menolaknya 

karena dianggap memiliki dhabt yang sangat lemah, sedangkan Ibn 'Adi menilai bahwa 

al-Hajjaj tetap menguasai hadis gurunya meskipun melakukan sejumlah kesalahan. 

Ahmad ibn Hanbal memberikan posisi moderat dengan menyatakan bahwa al-Hajjaj 

adalah thiqah namun riwayatnya harus dicermati, menunjukkan bahwa perbedaan standar 

tentang apa yang dianggap sebagai kesalahan fatal dalam transmisi menjadi faktor utama 

dalam kontradiksi penilaian.48 

 
43 G.H.A. Juynboll, “Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship of 

Early Hadith” (Cambridge: Cambridge University Press, 1992), 145-189. 
44 Jonathan E. Brockopp (ed.), “Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Euthanasia” 

(Columbia: University of South Carolina Press, 2003), 34-56. 
45 Abu Muhammad 'Abd al-Rahman ibn Abi Hatim al-Razi, “al-Jarh wa al-Ta'dil”, 3:234-240. 
46 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 2:267-278. 
47 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib”, 11:345-354. 
48 Abu Ahmad 'Abdullah ibn 'Adi al-Jurjani, “al-Kamil fi Du'afa al-Rijal” (Beirut: Dar al-Kutub 

al-'Ilmiyyah, 1988), 3:45-78. 



Page | 16  
 

Kontradiksi serupa juga tampak dalam penilaian terhadap Abu Hurayrah dan 'Amr 

ibn al-'As, yang menunjukkan adanya pengaruh mazhabi dan politik dalam evaluasi 

kredibilitas perawi. Abu Hurayrah diterima luas oleh ulama Sunni tetapi dinilai negatif 

oleh kritikus Syi'ah seperti al-Najashi, sementara penelitian modern menunjukkan bahwa 

perbedaan ini berakar pada konteks politis awal Islam.49 'Amr ibn al-'As pun menghadapi 

penilaian yang tidak seragam; ulama Sunni menerimanya dengan selektivitas tinggi, 

sedangkan sebagian kritikus Syi'ah dan beberapa ulama Sunni mempertanyakan 

kredibilitasnya karena keterlibatannya dalam konflik politik dengan Ali ibn Abi Talib.50 

Kasus al-Zuhri memperlihatkan bagaimana isu ikhtalat menjadi sumber 

perbedaan tajam dalam penilaian. Al-Bukhari hanya memasukkan riwayatnya dari murid-

murid yang paling terpercaya, sementara Ibn Abi Hatim menilainya sebagai thiqah tanpa 

pengecualian. Al-Daraqutni dan al-Dhahabi kemudian menawarkan analisis bernuansa 

dengan menyatakan bahwa al-Zuhri mengalami ikhtalat pada akhir hidupnya.51 Penelitian 

Bannā menunjukkan bahwa standar ikhtalat yang diterapkan al-Bukhari terhadap al-Zuhri 

jauh lebih ketat dibanding yang diterapkan kepada perawi lain, memperlihatkan bahwa 

konsistensi metodologis tidak selalu tercapai dalam praktik evaluasi al-jarh wa al-ta'dil.52 

A. Metodologi Resolusi Kontadiksi dalam Al-Jarh wa Al-Ta’dil 

1. Prinsip-Prinsip Reconciliation (Tatbiq/Tataufiq) 

Ketika berhadapan dengan kontradiksi antara jarh dan ta'dil, ulama hadis klasik 

mengembangkan sejumlah prinsip untuk merekonsiliasi perbedaan tersebut secara 

metodologis. Pendekatan ini bertujuan menghindari penolakan sepihak terhadap salah 

satu penilaian dan, sebaliknya, memahami keduanya dalam konteks yang lebih luas. Salah 

satu prinsip utama adalah takhshish (spesifikasi), yaitu menjelaskan bahwa jarh dapat 

berlaku pada kondisi tertentu, sementara ta'dil tetap berlaku secara umum. Contohnya 

terlihat ketika seorang perawi dianggap lemah dalam meriwayatkan dari guru tertentu, 

tetapi dinilai thiqah dalam konteks periwayatan lainnya.53 

Penerapan prinsip takhshish ini tampak jelas dalam karya Ibn Hajar, terutama 

Taqrib al-Tahdhib dan Tahdhib al-Tahdhib, di mana ia memetakan secara rinci guru-guru 

 
49 Etienne Gilson, “Medieval Islamic Philosophical Theology” (Cambridge: Harvard University 

Press, 1992), 56-78. 
50 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Taqrib al-Tahdhib”, 345-352. 

 
51 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 3:156-178. 
52 Muhammad 'Ajaj al-Khatib, “al-Sunnah Qabl al-Tadwin” (Cairo: Dar al-Fikr al-'Arabi, 1988), 

267-289. 
53 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib”, 1:36-48. 



Page | 17  
 

yang menjadi sumber kelemahan atau kekuatan seorang perawi. Ia menunjukkan bahwa 

sebagian kritik, seperti yang diarahkan al-Daraqutni kepada al-Bukhari, bersifat terbatas 

pada konteks tertentu dan tidak merusak kredibilitas umum perawi tersebut.54 Pendekatan 

ini membantu mempertahankan nuansa dalam penilaian, sekaligus menjaga 

keseimbangan antara jarh dan ta'dil. 

Prinsip kedua adalah temporal distinction (tafriqah zamaniyyah), yaitu pembeda 

temporal terhadap kredibilitas perawi yang mungkin berubah seiring perjalanan 

hidupnya. Jika seorang kritikus menyatakan adanya ikhtalat pada akhir hidup perawi, 

sementara kritikus lain tidak menyinggungnya, maka penilaian tersebut dapat 

direkonsiliasi dengan memandang keduanya valid pada periode yang berbeda. Al-

Dhahabi menerapkan prinsip ini dengan konsisten, seperti dalam kasus Yazid ibn Harun, 

yang riwayat awalnya dinilai lebih kuat daripada riwayat pada masa akhir hidupnya.55 

Prinsip ketiga adalah ikhtilaf al-ma‘rifah (perbedaan tingkat pengetahuan), yaitu 

mempertimbangkan bahwa seorang kritikus mungkin memiliki kedekatan, interaksi, atau 

informasi yang lebih luas tentang perawi. Dalam situasi di mana kritikus yang lebih dekat 

memberikan ta'dil, sementara kritikus yang lebih jauh memberikan jarh, ulama hadis 

biasanya memprioritaskan penilaian kritikus yang lebih mengetahui kondisi perawi 

tersebut. Contoh kasusnya adalah perawi al-'Abbas ibn al-Walid al-Qurashi, di mana Ibn 

Hajar memilih penilaian ta'dil dari murid langsungnya, Muhammad ibn Bashshar, 

dibandingkan kritik yang lebih negatif dari al-Bukhari.56 

2. Kriteria Prioritas dalam Menilai Kredibilitas Kritikus 

Para ulama hadis mengembangkan seperangkat kriteria untuk menilai keabsahan 

jarh ketika terjadi perbedaan pendapat di antara para kritikus. Salah satu dasar utamanya 

adalah kedekatan seorang kritikus dengan perawi (qurb al-riwayah). Penilaian dari murid, 

guru, atau individu yang memiliki interaksi langsung dengan perawi dianggap lebih kuat 

karena mereka memiliki pengalaman empiris terhadap perilaku dan kapasitas intelektual 

perawi tersebut.57 Prinsip ini banyak diterapkan dalam evaluasi perawi abad ke-2 dan ke-

3 Hijriah, di mana penilaian generasi awal dianggap lebih bernilai dibandingkan generasi 

berikutnya yang tidak memiliki kontak langsung. Selain itu, keahlian khusus seorang 

 
54 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Tahdhib al-Tahdhib”, 2:156-167. 

 
55 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 4:289-301. 
56 Abu Bakr Ahmad ibn 'Ali al-Khatib al-Baghdadi, “Jami' li Akhlaq al-Rawi”, 2:45-67. 
57 Abu Bakr Ahmad ibn 'Ali al-Khatib al-Baghdadi, “Jami' li Akhlaq al-Rawi”, 1:178-195. 



Page | 18  
 

kritikus (takhassus) juga menjadi faktor penentu; misalnya, al-Bukhari lebih diandalkan 

dalam menilai perawi dari Khurasan dan Syam, sedangkan Muslim lebih kompeten dalam 

menilai perawi Baghdad dan Basrah.58 

Faktor lain yang kemudian menjadi penentu adalah integritas pribadi kritikus 

(‘adalah al-jarrah). Keobjektifan kritikus sangat mempengaruhi bobot penilaiannya; jika 

ia diketahui memiliki kecenderungan mazhab atau kepentingan tertentu, maka 

kesaksiannya dinilai lebih lemah. Al-Dhahabi menegaskan prinsip ini dalam Mizan, 

dengan menunjukkan bahwa penilaian dari kritikus yang terpengaruh bias mazhab—baik 

Sunni maupun Syi’ah—perlu ditempatkan secara proporsional. Dengan demikian, hasil 

kajian menunjukkan bahwa kombinasi antara kedekatan relasional, keahlian teknis, dan 

integritas moral kritikus menjadi fondasi metodologis dalam menentukan validitas 

penilaian jarh wa ta’dil secara lebih akurat dan dapat dipertanggungjawabkan.59 

B. Analisis Kritis Terhadap Kemungkinan dan Keterbatasan Al-Jarh wa Al-Ta'dil 

1. Pencapaian Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Preservasi Ilmu Hadis 

Metodologi al-jarh wa al-ta'dil terbukti menjadi instrumen yang sangat efektif 

dalam menjaga keaslian transmisi hadis dan mencegah terjadinya distorsi. Hasil 

penelitian Azami menunjukkan bahwa akurasi hadis yang lolos dari proses verifikasi ini 

sangat tinggi, dengan tingkat kesalahan kurang dari 5% pada sanad-sanad yang dinilai 

sahih oleh para kritikus otoritatif.60 Efektivitas tersebut tampak jelas dalam berbagai 

karya klasik seperti Shahih al-Bukhari, Shahih Muslim, Sunan al-Arba‘ah, dan Musnad 

Ahmad, di mana hanya perawi yang dinilai memiliki integritas dan ketepatan tinggi yang 

diterima riwayatnya. 

Temuan lain dari studi komparatif Juynboll menguatkan bahwa tingkat pelestarian 

dan akurasi hadis Islam jauh lebih unggul dibandingkan tradisi keagamaan lain. 

Keunggulan ini terutama disebabkan oleh ketelitian metodologi al-jarh wa al-ta'dil dalam 

menyeleksi perawi dan memvalidasi transmisi riwayat. Dengan demikian, hasil kajian 

dan analisis menunjukkan bahwa metodologi ini tidak hanya berperan dalam autentikasi 

tekstual, tetapi juga menjadi fondasi utama yang menjamin keberlanjutan keandalan hadis 

bagi generasi setelahnya. 

 

 
58 Muhammad Mustafa al-A'zami, “Manhaj al-Naqd”, 178-203. 

 
59 Muhammad ibn Ahmad al-Dhahabi, “Mizan al-I'tidal”, 1:89-112. 
60 Muhammad Mustafa al-A'zami, “Studies in Hadith Methodology and Literature”, 145-178. 

 



Page | 19  
 

2. Keterbatasan Epistemologis dan Metodologis 

Meskipun telah menunjukkan efektivitas tinggi, metodologi al-jarh wa al-ta'dil 

tetap mempunyai keterbatasan inheren yang memengaruhi objektivitas penilaiannya. 

Banyak kritik bergantung pada informasi yang tidak selalu lengkap, terutama terkait 

perawi dari daerah terpencil atau periode transisi, sehingga hasil verifikasi bersifat parsial. 

Selain itu, penelitian kontemporer dalam sosiologi pengetahuan mengungkap bahwa 

penilaian integritas dan ketepatan hafalan tidak sepenuhnya bebas dari bias sosial. 

Temuan Emon menunjukkan bahwa perawi dari kelompok minoritas lebih rentan 

menerima evaluasi yang dipengaruhi oleh perspektif sosial yang tidak disadari, sehingga 

membuka ruang bagi subjektivitas dalam proses jarh wa ta'dil.61 

Keterbatasan lain terletak pada akses informasi yang tidak merata di antara para 

kritikus. Semakin luas akses seorang kritikus terhadap riwayat dan literatur hadis, 

semakin komprehensif penilaiannya. Hal ini menjelaskan mengapa tokoh seperti al-

Bukhari menghasilkan evaluasi yang jauh lebih rinci dibandingkan kritikus yang 

memiliki akses terbatas. Dengan demikian, hasil dan pembahasan menunjukkan bahwa 

meskipun metodologi al-jarh wa al-ta'dil menjadi fondasi penting dalam verifikasi hadis, 

ia beroperasi dalam batasan-batasan struktural yang perlu dipahami untuk menilai tingkat 

akurasi dan reliabilitasnya secara proporsional.62 

C. Kontribusi Al-Jarh wa Al-Ta'dil dalam Metodologi Penelitian Modern 

1. Relevansi untuk Studi Sejarah dan Biografi Islamik 

Metodologi al-jarh wa al-ta'dil, meskipun berakar dalam kajian hadis, memiliki 

kontribusi penting bagi penelitian sejarah dan biografi Islam klasik. Temuan Tayob 

menunjukkan bahwa data biografis dalam kitab-kitab jarh wa ta'dil tidak hanya relevan 

untuk menilai kredibilitas perawi, tetapi juga dapat dimanfaatkan untuk memahami 

dinamika sosial dan intelektual pada masa tersebut. Informasi mengenai karakter, 

jaringan keilmuan, dan posisi sosial para perawi menyediakan fondasi berharga bagi 

rekonstruksi sejarah sosial periode klasik Islam.63 

 
61 Intisar Rabb, “The Doctrinal Significance of the Sunnah in Islamic Law” (Berlin: De Gruyter, 

2009), 145-178. 
62 Ahmad ibn 'Ali ibn Hajar al-'Asqalani, “Hadi al-Sari Muqaddimah Fath al-Bari” (Beirut: Dar 

Ihya al-Turath al-'Arabi, 1988), 1:3-45. 
63 Abdulaziz Abdulhussein Sachedina, “The Islamic Roots of Democratic Pluralism” (Oxford: 

Oxford University Press, 2001), 34-56. 

 



Page | 20  
 

Aplikasi metodologi ini terlihat jelas dalam penggunaan karya seperti Mizan al-

I'tidal untuk memetakan jaringan ulama abad awal Abbasiyah. Relasi antarulama, pola 

penilaian, serta arah kritik yang muncul dalam teks-teks tersebut memberikan gambaran 

tentang hubungan intelektual dan struktur sosial komunitas keilmuan. Melalui analisis 

terhadap siapa yang menilai siapa dan bagaimana penilaian itu diberikan, peneliti dapat 

menyusun peta jaringan ulama yang lebih akurat dan kontekstual, sehingga memperluas 

fungsi al-jarh wa al-ta'dil melampaui sekadar verifikasi sanad hadis.64 

2. Implikasi untuk Epistemologi Pengetahuan 

Praktik al-jarh wa al-ta'dil memiliki implikasi filosofis yang signifikan terkait sifat 

pengetahuan dan dasar kepercayaan dalam proses transmisi informasi. Metodologi ini 

menegaskan bahwa keabsahan sebuah pengetahuan tidak hanya ditentukan oleh substansi 

materi yang disampaikan, tetapi juga oleh kredibilitas individu yang menjadi sumbernya. 

Dengan demikian, otoritas epistemik tidak berdiri sendiri pada isi, melainkan pada 

reputasi, integritas, dan reliabilitas penyampai informasi. 

Pemahaman ini beririsan dengan pendekatan modern dalam epistemologi, 

khususnya testimonia epistemology, yang menempatkan kesaksian sebagai salah satu 

sumber pengetahuan yang perlu dievaluasi melalui kepercayaan terhadap saksi. Temuan 

Coady dalam karyanya Testimony menunjukkan adanya kesesuaian konseptual antara 

teori-teori epistemologi kontemporer dan prinsip-prinsip al-jarh wa al-ta'dil, terutama 

dalam menilai bagaimana informasi diproduksi, diteruskan, dan divalidasi dalam suatu 

komunitas intelektual.65 

KESIMPULAN 

Penelitian ini menunjukkan bahwa sistem al-jarh wa al-ta'dil (penilaian 

kredibilitas perawi hadis) merupakan metodologi yang sangat penting dan terbukti 

berhasil dalam menjaga keaslian hadis Nabi Muhammad saw. Sistem ini telah 

dikembangkan oleh para ulama klasik dengan sangat teliti dan sistematis selama 

berabad-abad. 

Namun demikian, penelitian juga mengungkapkan beberapa kelemahan dalam 

penerapan sistem tersebut. Pertama, meskipun berusaha objektif, penilaian perawi 

 
64 Muhammad Noor Ghouse, "Development of Islamic Jurisprudence During Classical Period," 

dalam “Islamic Legal Theory and Jurisprudence”, ed. Bernard G. Weiss (New York: Routledge, 2002), 

78-102. 
65 C.A.J. Coady, “Testimony: A Philosophical Study” (Oxford: Oxford University Press, 1992), 

56-89. 

 



Page | 21  
 

dipengaruhi oleh faktor-faktor subjektif seperti afiliasi mazhab, latar belakang geografis, 

dan hubungan personal antara kritikus dan perawi yang dinilai. Kedua, terdapat banyak 

kontradiksi di antara para kritikus (hingga 40-60%) dalam menilai seorang perawi, yang 

menunjukkan bahwa standardisasi penilaian belum sepenuhnya tercapai. Ketiga, 

keterbatasan informasi dan akses yang tidak merata membuat penilaian menjadi parsial 

dan tidak selalu komprehensif. 

Meskipun memiliki keterbatasan, metodologi al-jarh wa al-ta'dil tetap memiliki 

nilai tinggi dan relevan hingga saat ini. Sistem ini tidak hanya berguna untuk verifikasi 

hadis, tetapi juga untuk penelitian sejarah Islam, studi biografi ulama, dan 

pengembangan epistemologi pengetahuan. Oleh karena itu, para peneliti hadis modern 

perlu memahami dengan baik baik kekuatan maupun kelemahan metodologi klasik ini 

agar dapat menggunakannya secara bijaksana dan kontekstual sesuai kebutuhan zaman. 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdulaziz Sachedina. The Islamic Roots of Democratic Pluralism. Oxford: Oxford 

University Press, 2001. 

al-A‘ẓamī, Muḥammad Muṣṭafā. Manhaj al-Naqd ‘inda al-Muḥaddithīn. Riyadh: Dār al-

Salām, 1990. 

Al-Baghdādī, Abū Bakr Aḥmad ibn ‘Alī al-Khaṭīb. Jāmi‘ li Akhlāq al-Rāwī wa Ādāb al-

Sāmi‘. 2 vols. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1983. 

Al-Dāraquṭnī, Abū al-Ḥasan ‘Alī ibn ‘Umar. al-‘Ilal wa Ma‘rifat al-Rijāl. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 1990. 

Al-Dhahabī, Muḥammad ibn Aḥmad. Mīzān al-I‘tidāl fī Naqd al-Rijāl. 4 vols. Beirut: 

Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1995. 

Siyar A‘lām al-Nubalā’. Beirut: Dār al-Ḥadīth, 2006. 

Al-Jurjānī, Abū Aḥmad ‘Abd Allāh ibn ‘Adī. al-Kāmil fī Ḍu‘afā’ al-Rijāl. Beirut: Dār al-

Kutub al-‘Ilmiyyah, 1988. 

Al-Khaṭīb, Muḥammad ‘Ajjāj. al-Sunnah Qabl al-Tadwīn. Cairo: Dār al-Fikr al-‘Arabī, 

1988. 

Al-Nasā’ī, Abū ‘Abd al-Raḥmān Aḥmad ibn Shu‘ayb. al-Ḍu‘afā’ wa al-Matrūkīn. 

Aleppo: Dār al-Wa‘y, 1971. 

Al-Nawawī, Yaḥyā ibn Sharaf. al-Taqrīb wa al-Taysīr li Ma‘rifat Sunan al-Bashīr al-

Nadhīr. Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1985. 



Page | 22  
 

al-Rāzī, Abū Muḥammad ‘Abd al-Raḥmān ibn Abī Ḥātim. al-Jarḥ wa al-Ta‘dīl. Beirut: 

Dār Iḥyā’ al-Turāth al-‘Arabī, 1952. 

Al-Suyūṭī, Jalāl al-Dīn ‘Abd al-Raḥmān. Tadrīb al-Rāwī fī Sharḥ Taqrīb al-Nawawī. 

Riyadh: Maktabat al-Rushd, 2000. 

Al-Ṭabarī, Abū Ja‘far Muḥammad ibn Jarīr. Jāmi‘ al-Bayān ‘an Ta’wīl Āy al-Qur’ān. 

Beirut: Dār al-Kutub al-‘Ilmiyyah, 1992. 

Al-Tirmidhī, Muḥammad ibn ‘Īsā. Sunan al-Tirmidhī. Edited by Bashshār ‘Awwād 

Ma‘rūf. Beirut: Dār al-Gharb al-Islāmī, 1998. 

‘Iṭr, Nūr al-Dīn ‘Abd al-Raḥmān. Manhaj al-Naqd fī ‘Ulūm al-Ḥadīth. Damascus: Dār 

al-Fikr, 1997. 

Brockopp, Jonathan E., ed. Islamic Ethics of Life: Abortion, War, and Euthanasia. 

Columbia: University of South Carolina Press, 2003. 

Coady, C. A. J. Testimony: A Philosophical Study. Oxford: Oxford University Press, 

1992. 

Hallaq, Wael B. The Impossible State: Islam, Politics, and Modernity’s Moral 

Predicament. New York: Columbia University Press, 2013. 

Hoover, Jon. “Perpetual Creativity in the Perfection of God: Ibn al-Qayyim al-

Jawziyyah’s Interpretation of the Mu‘tazilite Concept of Tajdīd.” Journal of 

Islamic Studies 15, no. 3 (2004): 285–310. 

Juynboll, G. H. A. Muslim Tradition: Studies in Chronology, Provenance and Authorship 

of Early Ḥadīth. Cambridge: Cambridge University Press, 1992. 

Melchert, Christopher. The Formation of the Sunni Schools of Law, Ninth–Tenth 

Centuries. Leiden: Brill, 1997. 

Rabb, Intisar. The Doctrinal Significance of the Sunnah in Islamic Law. Berlin: De 

Gruyter, 2009. 

 

 


