
Page | 51  
 

 Volume 4 Nomor 1 (Juli 2025) 

  El-Mizzi: Julrnal Ilmu Hadis 

 Hal. 51-73 

 

KRITIK MATAN HADIS: VALIDITAS EPISTEMOLOGI KLASIK DAN 

MODERN 

Nur Alim1, Zidny Irfanal Haqq2, La Ode Ismail Ahmad3, Subehan Khalik4 

Universitas Islam Negeri Alauddin Makassar 

 1nuralim.ak33@gmail.com, 2zidnyhaqq@gmail.com , 3laode.ismail@uin-alauddin.ac.id 
4subehan.khalik@uin-alauddin.ac.id 

 

ABSTRAK 

Tulisan ini mengkaji kritik matan hadis dalam perspektif epistemologi klasik dan modern 

guna menilai validitas hadis sebagai sumber ajaran Islam. Selama ini, studi hadis 

cenderung menitikberatkan pada kritik sanad, sementara kritik matan sering ditempatkan 

sebagai aspek sekunder. Padahal, matan hadis memuat pesan normatif yang sangat 

menentukan relevansi hadis dalam konteks hukum, etika, dan kehidupan sosial umat 

Islam. Penelitian ini bertujuan untuk menganalisis konstruksi epistemologis kritik matan 

dalam tradisi ulama klasik serta mengkaji upaya rekonstruksi metodologis yang 

ditawarkan oleh pemikir modern. Penelitian ini menggunakan metode kualitatif dengan 

pendekatan studi kepustakaan terhadap karya-karya hadis klasik dan literatur 

kontemporer. Analisis dilakukan melalui pemetaan konsep epistemologi, kaidah kritik 

matan, serta integrasi pendekatan sanad dan matan. Hasil penelitian menunjukkan bahwa 

tradisi klasik telah memiliki perangkat kritik matan yang mapan, namun penerapannya 

sering kalah dominan dibanding kritik sanad. Sementara itu, pendekatan modern 

menekankan rasionalitas, konteks historis, dan nilai kemanusiaan sebagai parameter 

validitas matan. Integrasi epistemologi klasik dan modern dalam kritik matan hadis 

terbukti penting untuk menjaga otentisitas riwayat sekaligus memastikan relevansi pesan 

hadis lintas zaman. Dengan demikian, kritik matan tidak hanya berfungsi sebagai alat 

verifikasi teks, tetapi juga sebagai instrumen penguatan legitimasi epistemik hadis dalam 

menghadapi tantangan intelektual kontemporer. Pendekatan ini memperkuat posisi hadis 

keilmuan Islam. 

Kata Kunci: Kritik Matan, Epistemologi Hadis, Validitas 

 

ABSTRACT 

This paper examines hadith matn criticism from the perspectives of classical and modern 

epistemology in order to assess the validity of hadith as a source of Islamic teachings. 

Hadith studies have traditionally focused more on sanad criticism, while matn criticism 

has often been treated as a secondary aspect. In fact, the matn of hadith contains normative 

messages that are crucial in determining the relevance of hadith in the contexts of law, 

ethics, and the social life of Muslims. This study aims to analyze the epistemological 

construction of matn criticism within the classical scholarly tradition and to explore 

methodological reconstructions proposed by modern thinkers. The research employs a 

qualitative method with a library research approach, examining classical hadith works 

and contemporary literature. The analysis is conducted through mapping epistemological 

concepts, principles of matn criticism, and the integration of sanad and matn approaches. 

mailto:1zidnyhaqq@gmail.com
mailto:nuralim.ak33@gmail.com
mailto:2zidnyhaqq@gmail.com%20
mailto:3laode.ismail@uin-alauddin.ac.id
mailto:4subehan.khalik@uin-alauddin.ac.id


Page | 52  
 

The findings indicate that the classical tradition has developed well-established 

instruments of matn criticism, although their application has often been overshadowed by 

sanad criticism. Meanwhile, modern approaches emphasize rationality, historical context, 

and humanitarian values as parameters for assessing matn validity. The integration of 

classical and modern epistemology in hadith matn criticism is therefore essential to 

preserve the authenticity of transmission while ensuring the continued relevance of hadith 

messages across time. Thus, matn criticism functions not only as a tool for textual 

verification but also as an instrument for strengthening the epistemic legitimacy of hadith 

in responding to contemporary intellectual challenges, thereby reinforcing the scholarly 

position of hadith within Islamic sciences. 

 

Keywords: Matan Criticism, Epistemology of Hadith, Validity 

 

PENDAHULUAN 

Hadis memiliki kedudukan yang sangat penting sebagai sumber ajaran Islam 

setelah al-Qur’an, karena mengandung prinsip-prinsip dan nilai-nilai normatif dalam 

kehidupan beragama. Kajian hadis tidak akan sempurna bila tidak menyinggung warisan 

karya para ulama terdahulu yang telah menyusun beragam kitab hadis. Sayangnya, tidak 

seluruh karya-karya tersebut berhasil diwariskan kepada generasi sekarang secara utuh. 

Sebagian masih bisa ditemukan dan dikaji, sementara sebagian lainnya telah hilang dari 

peredaran khazanah keilmuan Islam.1 

Karya-karya hadis yang dihasilkan oleh para mukharrij sangat beragam baik dari 

segi struktur penulisan, pendekatan metodologis, tema yang diangkat, maupun kualitas 

hadis yang terkandung di dalamnya. Variasi ini muncul karena perbedaan dalam kriteria 

pemilahan, latar belakang keilmuan, serta tujuan penyusunan masing-masing mukharrij. 

Akibatnya, kita mendapati kekayaan kitab hadis yang bermacam-macam, mulai dari 

aspek kuantitas hingga kualitas kontenny.2 

Keberagaman ini tentu menjadi tantangan tersendiri dalam memastikan validitas 

hadis yang dimuat dalam berbagai sumber tersebut. Oleh karena itu, proses pengujian 

terhadap hadis menjadi sangat penting. Dalam tradisi keilmuan Islam, pengujian ini 

dilakukan melalui apa yang dikenal sebagai naqd al-hadīs, yang mencakup kritik sanad 

 
1 Muh. Fathoni Hasyim, Masruhan, Nur Lailatul Musyafa’ah & Abd Basit, “Contextualisation of 

Zhihar with Shari’ah Maqasid Approach,” Sunan Ampel State Islamic University Journal, Vol. 61/2 (2024), 

h. 20, https://www.researchgate.net/publication/383867649 
2 Nur Baety Sofyan, “The Contexts of Revelation: An In-Depth Study of Asbab Wurud Al-Hadith 

and Its Connection to Asbab Nuzul al-Quran,” El-Sunan, Vol. 2, No. 2 (Oktober 2024), h.13, 

https://www.researchgate.net/publication/388200612 

https://www.researchgate.net/publication/383867649_Contextualisation_of_Zhihar_with_Shari'ah_Maqasid_Approach
https://www.researchgate.net/publication/388200612_The_Contexts_of_Revelation_An_In-Depth_Study_of_Asbab_Wurud_Al-Hadith_and_Its_Connection_to_Asbab_Nuzul_al-Quran


Page | 53  
 

dan kritik matan. Kedua komponen ini harus berjalan beriringan agar bisa memberikan 

penilaian yang utuh terhadap otentisitas sebuah hadis.3 

Sayangnya, dalam praktiknya, fokus para peneliti dan sebagian ulama terkadang 

hanya tertuju pada aspek sanad saja. Padahal, kualitas sanad yang tampak sahih atau 

ṣaḥīḥ al-isnād belum tentu menjamin bahwa matan-nya atau isi hadis tersebut juga sahih, 

atau ṣaḥīḥ al-matn. Oleh karena itu, pengujian terhadap matan tidak bisa diabaikan, 

karena bisa jadi ada hadis yang lemah dari jalur periwayatan, tetapi memiliki isi yang kuat 

secara makna dan relevan secara kontekstual. 

Dalam kerangka epistemologi klasik, para ulama telah mengembangkan berbagai 

metode untuk menilai matan hadis. Penilaian ini mencakup kecocokan dengan al-Qur’an, 

kelogisan makna, konsistensi dengan nilai-nilai dasar Islam, serta pertimbangan terhadap 

konteks sejarah. Tokoh-tokoh seperti Ibn al-Jawzī dan al-Khaṭīb al-Baghdādī telah 

memberikan perhatian terhadap potensi syudhūdh, ‘illah, dan kekaburan makna atau 

gharīb dalam suatu matan. Pendekatan ini menjadi pondasi awal dalam membangun 

kritik isi hadis secara sistematis.4 

Epistemologi modern kemudian memperluas pendekatan tersebut dengan 

menggunakan metode yang lebih interdisipliner. Kritik matan tidak hanya dilakukan 

melalui pendekatan tekstual atau kebahasaan, tetapi juga melalui pendekatan kontekstual, 

historis-kritis, dan hermeneutis. Penilaian terhadap validitas hadis kini mencakup nilai-

nilai kemanusiaan, rasionalitas, serta keterhubungan dengan realitas sosial modern. 

Dalam pendekatan ini, hadis diuji tidak hanya dari siapa yang meriwayatkannya, tetapi 

juga dari apa yang dikandungnya dan sejauh mana ia mencerminkan keadilan dan 

kemaslahatan. 

Berdasarkan kedudukan hadis sebagai sumber ajaran Islam kedua setelah al-

Qur’an, upaya menilai validitasnya menjadi sangat penting, terutama melalui pendekatan 

kritik matan yang menyoroti isi atau kandungan hadis. Selama ini, perhatian dalam studi 

hadis lebih banyak tertuju pada sanad atau jalur periwayatan, padahal tidak semua hadis 

yang memiliki ṣaḥīḥ al-isnād dapat dipastikan memiliki ṣaḥīḥ al-matn. Dalam tradisi 

klasik, para ulama seperti Ibn al-Jawzī dan al-Khaṭīb al-Baghdādī telah mengembangkan 

 
3 Muhammad Hilmi Syukri, Nur Hidayat & Khayyu Anggun Maharani, “Implementation of Hadith 

Contextual Approach in Legal Istinbath,” AJIS: Academic Journal of Islamic Studies, Vol. 8, No. 1 (Maret 

2023), h. 197, https://www.researchgate.net/publication/389782919 
4 Al-Jāmi‘ah Research Team (Wasman, Mesraini & Suwendi), “A Critical Approach to Prophetic 

Traditions: Contextual Criticism in Understanding Hadith,” Al-Jāmi‘ah, Vol. 61, No. 1 (2023), h.25, 

https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/61101/770  

https://www.researchgate.net/publication/389782919_Implementation_of_Hadith_Contextual_Approach_in_Legal_Istinbath
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/61101/770


Page | 54  
 

metode kritik matan dengan menilai kesesuaian isi hadis terhadap al-Qur’an, akal sehat, 

serta prinsip dasar Islam. Sementara itu, pendekatan modern memperluas metode tersebut 

melalui analisis konteks sejarah, nilai-nilai kemanusiaan, dan relevansi sosial. Gabungan 

antara epistemologi klasik dan modern dalam kritik matan hadis menjadi kunci untuk 

memastikan bahwa hadis yang digunakan sebagai pedoman benar-benar otentik, adil, dan 

selaras dengan tujuan luhur ajaran Islam sepanjang zaman. 

METODE PENELITIAN 

Penelitian ini menggunakan metode kualitatif deskriptif dengan pendekatan studi 

kepustakaan (library research), yang difokuskan pada analisis kritis terhadap pendekatan 

klasik dan modern dalam kritik matan hadis. Metode ini dipilih karena objek kajian 

bersifat normatif-konseptual, yakni berkaitan dengan validitas epistemologis hadis dari 

sisi isi, bukan perilaku empiris. Data dikumpulkan dari sumber primer seperti Shahih al-

Bukhari, Shahih Muslim, serta karya para ulama klasik, dan diperkaya dengan pemikiran 

kontemporer seperti Muhammad Syuhudi Ismail dan Sahiron Syamsuddin yang 

merepresentasikan upaya integratif antara pendekatan tekstual dan kontekstual dalam 

menilai keautentikan matan hadis.5 

Analisis dalam penelitian ini dilakukan melalui klasifikasi tematik dan takhrīj 

hadis, dilanjutkan dengan kritik sanad dan terutama kritik matan untuk menguji validitas 

epistemologis klasik dan modern. Pemahaman hadis dipetakan berdasarkan topik 

kontemporer seperti ekonomi, etika sosial, dan kepemimpinan untuk melihat relevansi isi 

(matan) dalam konteks modern. Kerangka epistemologi integratif digunakan dengan 

memadukan pendekatan riwāyah (validitas sanad) dan dirāyah (kredibilitas dan relevansi 

matan), serta konsep maʿnā wa maghzā yang menitikberatkan pada makna moral dan 

kontekstual. Dengan demikian, penelitian ini bertujuan mengkritisi keterbatasan 

pendekatan tekstual yang kaku dan menawarkan sintesis metodologis antara tradisi klasik 

dan wawasan modern agar kritik matan hadis bukan hanya menegakkan otentisitas, tetapi 

juga memastikan relevansinya bagi tantangan zaman. 6 

HASIL PENELITIAN DAN PEMBAHASAN 

Epistemologi dan Validitas Kritik Matan Hadis 

 
5 Khoirul Umam Addzaky, “Kritik Hadist Perspektif Muhammad Syuhudi Ismail,” 

Multidisciplinary Indonesian Center Journal (MICJO), Vol. 1, No. 2 (2021), h. 45–60, 

https://doi.org/10.62567 
6 Abdur Rahman Adi Saputera & Muhazir Muhazir, “Studi Kritis Komparasi Metode 

Hermeneutika Hadis Perspektif Khaled M. Aboe Fadl dan M. Syuhudi Ismail,” Al-Wajid: Jurnal Ilmu 

al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1 (2023), h. 110–125, https://doi.org/10.30863 

https://doi.org/10.62567/micjo.v1i2.94?utm_source=chatgpt.com
https://doi.org/10.30863/alwajid.v4i1.5696?utm_source=chatgpt.com


Page | 55  
 

 Dalam kerangka keilmuan Islam, hadis diposisikan sebagai sumber ajaran kedua 

setelah al-Qur’an. Namun untuk menjadikannya sebagai rujukan otoritatif dalam hukum 

dan kehidupan umat, hadis harus melewati proses kritik yang ketat, baik pada aspek sanad 

maupun matan. Dalam hal ini, epistemologi sebagai kajian filsafat tentang asal-usul, 

metode, serta validitas pengetahuan, menjadi kerangka penting dalam memahami 

dinamika kritik matan hadis. Tema sentral dalam epistemologi, seperti hakikat 

pengetahuan, sumber dan metode memperoleh pengetahuan, serta validitas kebenaran, 

memiliki kaitan erat dengan bagaimana matan hadis dianalisis dan diposisikan dalam 

keilmuan Islam, baik secara klasik maupun dalam diskursus modern.7 

a. Hakikat Pengetahuan dan Relevansinya terhadap Kritik Matan 

 Dalam epistemologi, hakikat pengetahuan menjadi titik tolak pembahasan. Teori 

realisme mengajarkan bahwa pengetahuan adalah representasi objektif dari kenyataan di 

luar subjek, sebagaimana diyakini oleh banyak ulama hadis klasik yang memahami matan 

sebagai cerminan langsung dari realitas sabda Nabi. Sebaliknya, teori idealisme 

memandang pengetahuan sebagai konstruksi dalam kesadaran subjek, yang memberi 

tempat utama pada akal dan pemaknaan subjektif. Pendekatan ini menjadi dasar bagi 

sebagian pemikir modern yang menilai bahwa matan tidak cukup hanya dilihat dari 

teksnya, tetapi juga dari konstruksi makna dalam konteks sosio-historisnya. Karena itu, 

kritik terhadap matan tidak hanya menilai apakah redaksinya sahih, tetapi juga apakah 

maknanya dapat diterima secara logis, moral, dan sesuai dengan nilai-nilai universal 

ajaran Islam8 

b. Sumber Pengetahuan dalam Epistemologi dan Aplikasinya dalam Kritik Matan 

Dalam filsafat, epistemologi membahas asal-usul, validitas, dan batas pengetahuan, 

yang penting bagi kritik matan hadis. Tidak cukup hanya menilai keabsahan sanad, kritik 

matan juga menelaah isi hadis: apakah masuk akal, sesuai sejarah, dan selaras dengan 

pengalaman batiniah. Pemahaman terhadap sumber pengetahuan dalam epistemologi 

menjadi dasar teoretis bagi metode kritik matan yang lebih utuh dan seimbang. 9 

 
7 Wely Dozan dan Zuliyadain, “Matan Hadis Criticism Methodology: Comparative Analysis 

between Muhammad Syuhudi Ismail and Muhammad al-Ghazaliy,” Jurnal Hunafa: Studia Islamika, 

Vol. 19, No. 1 (Maret 2022), h. 120–142, https://www.researchgate.net/publication/371256495 
8 S. A. Syahrir et al., "Enhancing the Takhrij al-Hadith Method Using Artificial Intelligence 

Techniques: A Proposed Framework," International Journal of Advanced Computer Science and 

Applications 12, no. 11 (November 2021): 282–288. 
9 Refki Saputra, “Kontekstualisasi Hadis Berbasis Konsep Maqāṣid Syariah: Analisis Metodologi 

Aktualisasi Hadis Pada Sosial-Kultural Indonesia,” Misykat: Jurnal Ilmu-ilmu Al-Qur’ān Hadīth Syari’ah 

https://www.researchgate.net/publication/371256495_MATAN_HADIS_CRITICISM_METHODOLOGY_Comparative_Analysis_between_Muhammad_Syuhudi_Ismail_and_Muhammad_Al-Gazaliy


Page | 56  
 

Secara umum, terdapat empat aliran besar dalam epistemologi yang menjadi 

rujukan utama dalam memahami dari mana pengetahuan itu berasal, yakni rasionalisme,  

empirisme, intuisionalisme, dan pendekatan sintetik. Keempatnya memiliki implikasi 

metodologis tersendiri yang dapat diterapkan dalam kerangka kritik matan hadis.10 

1) Rasionalisme  

Aliran rasionalisme menempatkan akal sebagai alat utama pengetahuan. Dalam 

kritik matan, ia tampak melalui analisis logika teks, koherensi makna, dan 

kesesuaian isi dengan prinsip universal. Hadis yang bertentangan dengan nalar, 

keadilan, atau kemanusiaan layak dikritisi, sehingga rasionalisme menegaskan 

peran akal dalam menyaring validitas isi hadis. 

2) Empirisme  

Berbeda dari rasionalisme, aliran empirisme menekankan pengalaman inderawi 

sebagai sumber pengetahuan. Dalam kritik matan, pendekatan ini mendorong 

analisis historis-sosiologis terhadap konteks kehidupan Nabi, kondisi sosial Arab, 

dan data faktual lain guna menilai kesesuaian hadis dengan realitas sejarah. 

3) Intuisionalisme  

Aliran intuisionalisme menekankan pengalaman batiniah sebagai sumber 

pengetahuan. Dalam studi hadis, pendekatan ini digunakan untuk memahami matan 

yang bersifat spiritual dan transenden. Melalui intuisi, kalangan sufi menangkap 

makna batin sabda Nabi yang melampaui pemahaman literal atau rasional. Meski 

subjektif, pendekatan ini memperkaya pemahaman ruhani terhadap hadis. 

4) Pendekatan Sintetik  

Gagasan sintetik ala Immanuel Kant menggabungkan rasionalisme dan empirisme, 

menekankan bahwa pengetahuan utuh lahir dari perpaduan akal dan pengalaman. 

Dalam kritik matan hadis kontemporer, pendekatan ini menjaga keseimbangan 

antara nilai normatif dan realitas sejarah. Integrasi epistemologi ini menghasilkan 

pendekatan multidimensional yang memperkuat validitas ilmiah sekaligus relevansi 

kontekstual hadis. 

c. Validitas Kebenaran dan Ukuran Penilaian terhadap Matan Hadis 

 
dan Tarbiyah, Vol. 10, No. 2 (2022), h. 87–108, 

https://ejurnal.iiq.ac.id/index.php/misykat/article/view/2198 
10 Kholishuddin, “Penggunaan Pendekatan Maqāṣid Shari’ah sebagai Instrumen Kontekstualisasi 

Makna Hadis,” Nabawi: Journal of Hadith Studies, Vol. 3, No. 1 (Mei 2023), h. 45–67, 

https://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view  

https://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view


Page | 57  
 

Dalam epistemologi, validitas kebenaran menuntut tolok ukur yang dapat 

dipertanggungjawabkan secara filosofis. Dalam kritik matan, hal ini mendorong penilaian 

isi hadis tidak hanya lewat sanad, tetapi juga melalui prinsip kebenaran yang sistematis 

dan berbasis landasan filosofis yang kuat.11 

Terdapat tiga teori utama dalam epistemologi yang menjadi landasan dalam 

menilai kebenaran suatu pernyataan, yaitu teori korespondensi, teori koherensi, dan teori 

pragmatisme. Ketiganya memiliki implikasi yang signifikan dalam metode kritik 

matan:12 

1) Teori Korespondensi  

Teori korespondensi menyatakan bahwa kebenaran ditentukan oleh kesesuaian 

dengan realitas objektif. Dalam kritik matan, pendekatan ini menilai apakah isi 

hadis selaras dengan fakta sejarah atau nilai-nilai Islam yang otentik. Jika 

bertentangan, validitasnya perlu dipertanyakan. Teori ini menjadi tolok ukur 

objektif dalam menguji keabsahan isi hadis. 

2) Teori Koherensi  

Teori koherensi menilai kebenaran berdasarkan konsistensi internal dengan sistem 

pengetahuan yang mapan. Dalam kritik matan, teori ini menilai keselarasan hadis 

dengan prinsip dasar Islam seperti keadilan, rahmat, tauhid, dan maslahah. Hadis 

yang bertentangan dengan asas tersebut layak dikaji ulang, demi menjaga 

konsistensi ajaran Islam secara sistematik. 

3) Teori Pragmatisme  

Teori pragmatisme menilai kebenaran dari manfaat praktis dan dampaknya dalam 

kehidupan nyata. Dalam kritik matan kontemporer, teori ini menyoroti sejauh mana 

hadis bersifat aplikatif, membangun, dan relevan dengan kebutuhan umat. Hadis 

yang kontraproduktif terhadap nilai kemanusiaan layak direinterpretasi. Bersama 

korespondensi dan koherensi, pragmatisme membentuk fondasi metodologis yang 

 
11 Dzikri Fithoroini, “Hadis Nabi yang Tekstual dan Kontekstual: Analisis Pemikiran Muhammad 

Syuhudi Ismail,” Nabawi: Journal of Hadith Studies, Vol. 2, No. 1 (Juni 2021), h. 15–38, 

https://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view  
12 Wely Dozan dan Zuliyadain, “Matan Hadis Criticism Methodology: Comparative Analysis 

between Muhammad Syuhudi Ismail and Muhammad al-Ghazaliy,” Jurnal Hunafa: Studia Islamika, 

Vol. 19, No. 1 (Maret 2022), h. 120–142, https://jurnalhunafa.org/index.php/hunafa/article/view  

https://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view
https://jurnalhunafa.org/index.php/hunafa/article/view


Page | 58  
 

multidimensional, menjadikan kritik matan lebih tangguh, kontekstual, dan 

responsif terhadap tantangan zaman.13 

d. Kritik terhadap Otoritas dan Kesaksian dalam Tradisi Periwayatan Hadis 

Salah satu persoalan mendasar dalam wacana epistemologi modern terhadap hadis 

terletak pada sumber dan legitimasi pengetahuannya. Hadis, sebagai salah satu sumber 

utama ajaran Islam, disusun dan diwariskan melalui proses periwayatan yang bersifat 

transmisional, bukan observasional. Artinya, hadis tidak diperoleh secara langsung 

melalui pengalaman inderawi oleh semua generasi umat Islam, melainkan melalui 

kesaksian individu-individu yang dipercaya dalam rantai sanad. Di sinilah muncul 

problematika epistemologis: apakah kesaksian (testimoni) dari para perawi dapat diakui 

sebagai sumber pengetahuan yang sah secara filosofis?14 

Dalam epistemologi klasik Islam, otoritas kesaksian yang andal telah lama 

diterima sebagai instrumen valid untuk menjamin keaslian informasi. Sistem ’ilm al-rijāl 

dan verifikasi sanad menjadi bukti betapa telitinya tradisi Islam dalam menjaga 

keabsahan transmisi hadis. Namun, dalam perspektif epistemologi modern, terutama 

dalam filsafat ilmu kontemporer, pendekatan ini mulai dipertanyakan secara lebih kritis:15 

1) Kesaksian sebagai Sumber Pengetahuan Dalam kerangka epistemologi Barat 

modern, pengetahuan yang bersumber dari kesaksian individu baru dianggap sah 

apabila diakui melalui proses kritik rasional oleh komunitas ilmiah yang sah dan 

terbuka terhadap verifikasi. Kesaksian yang tidak dapat diverifikasi melalui peer 

evaluation, atau yang tidak dapat diuji ulang berdasarkan fakta independen, sering 

kali dianggap lemah secara epistemik. Oleh sebab itu, kesaksian dalam hadis 

meskipun didasarkan pada otoritas individu yang adil dan dhabīt masih menyisakan 

ruang pertanyaan dalam paradigma modern yang menuntut observasi langsung, 

keterulangan, dan objektivitas. 

2) Pertanyaan terhadap Otoritas Tradisional Kritik yang berkembang dari para 

orientalis maupun pemikir Muslim modernis sering mengarah pada problem 

otoritas dalam periwayatan hadis. Mereka mempertanyakan sejauh mana konstruksi 

 
13 Anna Zakiyyah Derajat, “Criticism of Sanad and Matan Perspective of Muhammad Syuhudi 

Ismail in Understanding the Hadith of Fasting Sunnah Rajab,” Al-Bukhari: Jurnal Ilmu Hadis, Vol. 4, No. 2 

(Desember 2021), h. 211–233, https://doi.org/10.32505/al-bukhari.v4i2.2376  
14 Mohamed Hashim Kamali, A Textbook of Hadith Studies: Authenticity, Compilation, 

Classification and Criticism of Hadith (Leicestershire: Islamic Foundation, 2005), h. 1–42 
15 Ibn al-Ṣalāḥ (Introduction to the Science of Hadith, ed. Eerik Dickinson) (Reading, UK: Garnet 

Publishing, 2010), h. 1–65,https://en.wikipedia.org/wiki/Introduction_to_the_Science_of_Hadith 

https://doi.org/10.32505/al-bukhari.v4i2.2376
https://en.wikipedia.org/wiki/Introduction_to_the_Science_of_Hadith


Page | 59  
 

otoritas perawi benar-benar mencerminkan otoritas ilmiah yang sahih. Dalam 

konteks ini, hadis bukan hanya dipertanyakan dari aspek isi, tetapi juga dari struktur 

epistemik yang menopangnya. Apakah standar keilmuan yang digunakan dalam 

kodifikasi klasik masih relevan untuk menjamin validitas hadis di tengah tuntutan 

rasionalitas dan sains modern?. 

3) Tinjauan Ulang terhadap Kodifikasi Hadis Kondisi ini menuntut dilakukannya 

kajian ulang terhadap proses kodifikasi hadis, terutama yang berlangsung pada abad 

ke-2 hingga ke-3 Hijriah. Pengujian kembali terhadap metode kritik sanad, prinsip 

seleksi matan, serta basis keilmuan para muhaddis klasik menjadi penting agar 

dapat menjawab tantangan kontemporer. Kritik terhadap hadis dalam paradigma 

modern tidak semata-mata menolak otoritas tradisional, melainkan mencoba 

menguji kembali apakah fondasi metodologis yang dibangun para ulama klasik 

masih memadai dalam menjawab kriteria keabsahan ilmiah masa kini. 

Dengan demikian, persoalan otoritas dan kesaksian dalam periwayatan hadis tidak 

hanya menyangkut aspek historis, tetapi juga menjadi isu epistemologis yang menuntut 

penilaian ulang. Ketika hadis dinilai sebagai produk testimoni, bukan hasil observasi 

langsung, maka pendekatan kritik modern menekankan pentingnya validasi melalui 

mekanisme keilmuan yang lebih terbuka dan rasional. Oleh karena itu, mengintegrasikan 

prinsip-prinsip verifikasi ilmiah dalam meninjau kembali sistem periwayatan hadis 

menjadi upaya yang penting untuk mempertahankan relevansi hadis sebagai sumber 

pengetahuan dalam konteks kontemporer.16 

Fondasi Keilmuan Islam dan Peralihan Paradigma Epistemologi 

Islam pada hakikatnya merupakan ajaran yang berasal dari Zat Yang Maha Esa 

dan bersifat absolut. Namun, saat ajaran tersebut masuk ke dalam wilayah pemikiran dan 

pemahaman manusia, bentuknya menjadi tidak lagi tunggal. Dalam konteks ini, Islam 

mengalami pembiasan antara tataran ideal yang bersumber dari Tuhan dan Nabi 

Muhammad, dengan realitas historis yang tumbuh melalui pemahaman manusia. Islam 

ideal berada dalam dimensi transenden, sementara Islam historis tumbuh dan berkembang 

dalam dimensi praksis kehidupan umat Islam. Dari sini kemudian lahir beragam 

pemikiran keislaman seperti ilmu fikih, ilmu kalam, dan tasawuf, yang masing-masing 

berkembang menjadi mazhab dan aliran dengan corak khas. Keragaman tersebut 

 
16 Sahiron Syamsuddin, Teori dan Metode dalam Pengkajian Hadis (Yogyakarta: LKiS, 2005), 

h. 45–70. 



Page | 60  
 

merupakan konsekuensi langsung dari keragaman pendekatan epistemologis yang 

digunakan dalam memahami ajaran agama.17 

Sebagaimana dijelaskan oleh Aksin Wijaya, kemunculan keragaman epistemologi 

dalam keilmuan Islam tidak muncul secara tiba-tiba, melainkan merupakan hasil dari 

evolusi pemikiran yang bersifat revolusioner dalam ruang sejarah Islam itu sendiri. 

Epistemologi tersebut berkembang dalam wilayah keilmuan fikih yang diwakili oleh 

empat mazhab utama yaitu Hanafi, Maliki, Syafi’i, dan Hanbali. Dalam bidang kalam, 

muncul dua aliran utama yakni Mu’tazilah dan Asy’ariyah. Adapun dalam tasawuf, 

terdapat tasawuf falsafi sebagaimana dipelopori oleh al-Hallaj dan tasawuf etis-normatif 

yang dirintis oleh al-Ghazali. Sementara dalam filsafat Islam, muncul berbagai aliran 

besar seperti filsafat emanasi yang dikembangkan oleh al-Kindi, al-Farabi, dan Ibnu Sina, 

filsafat teleologis Ibn Rusyd, filsafat iluminasi Suhrawardi, hingga filsafat transendental 

Mulla Shadra.18 

Tradisi keilmuan Islam klasik pernah mencapai kejayaan dengan 

mengintegrasikan nilai-nilai spiritual dan rasionalitas ilmiah, namun mengalami stagnasi 

ketika dominasi pendekatan metafisis mengabaikan aspek empiris dan metodologis. 

Mujamil Qomar menekankan bahwa ilmu dalam Islam sejak awal berlandaskan aksiologi 

dan wahyu, bukan semata hasil observasi rasional. Paradigma ini menolak netralitas nilai 

dalam ilmu, namun kurang memberi ruang pada pengembangan epistemologi metodologis. 

Akibatnya, pendekatan terhadap ilmu, termasuk dalam kritik matan hadis, cenderung 

metafisis dan membutuhkan pembacaan ulang yang lebih dialogis dengan pendekatan 

modern19 

a. Definisi Awal dan Peran Sentral Kritik Hadis 

Secara etimologis, istilah kritik dimaknai sebagai tanggapan atau penilaian 

terhadap suatu gagasan atau karya, yang umumnya disertai dengan uraian mengenai nilai 

baik atau buruknya. Jika dikaitkan dengan hadis, maka kritik hadis bermakna sebagai 

proses evaluasi terhadap validitas penyandaran sebuah hadis kepada Nabi Muhammad 

 
17 Fazlur Rahman, Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition (Chicago: 

University of Chicago Press, 1982), h. 145–160. 
18 Mohammad Hashim Kamali, “Principles of Islamic Jurisprudence,” Cambridge Islamic Law 

Series (New York: Cambridge University Press, 2003), h. 220–240. 
19 Suryani, “Urgensi Hermeneutika Sebagai Metode Dalam Pemahaman Hadis,” AL QUDS: Jurnal 

Studi Alquran dan Hadis, Vol. 6, No. 2 (September 2022), h.779–800, 

https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4086 

https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4086


Page | 61  
 

saw. Aktivitas ini berujung pada klasifikasi hadis dalam kategori shahih, hasan, atau dha’if, 

tergantung pada kualitas periwayatan dan isi teksnya. 

Pemaknaan ini bersumber dari konsep naqd al-hadith, yang dalam tradisi keilmuan 

Islam berarti kegiatan memilih dan memisahkan hadis-hadis yang memiliki dasar autentik 

dari yang tidak, melalui analisis terhadap para perawi dan isi matan. Seiring waktu, 

aktivitas ini berkembang menjadi disiplin tersendiri dalam rumpun ‘ulum al-hadith, yang 

dikenal dengan istilah ‘ilm naqd al-hadith. Disiplin ini berperan penting dalam menjaga 

integritas transmisi ajaran Islam.20 

b. Epistemologi Kritik Hadis dalam Tradisi Keilmuan Islam 

Dalam kerangka epistemologi Islam, hadis tidak sekadar diposisikan sebagai 

sumber hukum kedua setelah al-Qur’an, melainkan juga sebagai rujukan fundamental 

dalam membangun pemahaman agama secara menyeluruh baik dalam aspek akidah, 

syariat, maupun akhlak. Namun, sebagai produk sejarah yang ditransmisikan secara lisan 

dan tertulis, hadis menuntut proses validasi yang ketat agar dapat dipertanggungjawabkan 

secara keilmuan. Oleh sebab itu, kritik hadis muncul sebagai usaha ilmiah yang berakar 

dalam tradisi keilmuan Islam untuk memastikan bahwa teks-teks yang disandarkan 

kepada Nabi Muhammad saw. benar-benar mencerminkan sabda, tindakan, atau 

persetujuan beliau.21 

1) Transmisi dan Validasi Historis  

Hadis merupakan catatan otoritatif mengenai qawl, fi‘l, dan taqrīr Nabi 

Muhammad saw. Informasi ini diwariskan sejak generasi ṣaḥābah hingga masa 

kodifikasi oleh para muḥaddithūn abad ke-2 dan ke-3 H seperti Mālik, Aḥmad bin 

Ḥanbal, dan al-Bukhārī. Namun, keberterimaan hadis tidak otomatis, melainkan 

melalui disiplin ketat berupa kritik sanad dan kritik matn. Kritik sanad menilai 

‘adālah, ḍabṭ, dan ittiṣāl perawi, sementara kritik matn menguji koherensi isi, 

keselarasan dengan al-Qur’an, konteks sejarah, dan prinsip agama yang universal. 

2) Kontekstualisasi dan Relevansi Zaman  

Tradisi kritik hadis dalam Islam tidak hanya berhenti pada verifikasi formal, 

melainkan juga berlanjut pada upaya interpretatif. Setelah sebuah hadis dinyatakan 

 
20 Zulkifli Wagola, “Metodologi Pemahaman Hadis Abad XXI: Tradisi dan Inovasi dalam Studi 

Hadis Kawasan,” Journal of Hadith Studies, Vol. 5, No. 2 (April 2025), h.131–145, 

https://doi.org/10.32506/johs.v5i2-05 
21 M. Sabarudin, I.I. Al Ayyubi, R. Rohmatulloh & S. Indriyani, “The Effect of Contextual 

Teaching and Learning Models on Al-Quran and Hadith Subjects,” At-Tadzkir: Islamic Education Journal, 

Vol. 2, No. 2 (Agustus 2023), h.129–142, https://doi.org/10.59373/attadzkir.v2i2.43 

https://doi.org/10.32506/johs.v5i2-05
https://doi.org/10.59373/attadzkir.v2i2.43


Page | 62  
 

sahih secara teknis, ia tetap harus dikaji relevansinya dengan konteks zaman. Hal 

ini mengandaikan pendekatan hermeneutis yang mempertimbangkan situasi sosio-

historis, maqāṣid al-sharī‘ah, serta dinamika umat Islam. Dengan demikian, 

epistemologi kritik hadis bukan hanya berurusan dengan validitas sumber, tetapi 

juga bagaimana makna hadis dapat diterapkan secara berkelanjutan dalam realitas 

kehidupan umat.  

Salah satu contoh hadis yang telah melalui verifikasi sanad dan matan serta 

memiliki otoritas tinggi dalam tradisi Islam adalah hadis niat berikut: 
بْنُ  يَحْيَى  حَدَّثَنَا  قَالَ:  سُفْيَانُ،  حَدَّثَنَا  قَالَ:  الزُّبَيْرِ،  بْنُ  اللَّهِ  عَبْدُ  الْحُمَيْدِيُّ   حَدَّثَنَا 
وَقَّاص   بْنَ  عَلْقَمَةَ  سَمِعَ  أَنَّهُ  التَّيْمِيُّ،  إِبْرَاهِيمَ  بْنُ  مُحَمَّدُ  أَخْبَرَنِي  قَالَ:   سَعِيدٍ، 

إِنَّ يَقُولُ:  الْمِنْبَرِ،  عَلَى  عَنْهُ  اللَّهُ  رَضِيَ  الْخَطَّابِ  بْنَ  عُمَرَ  سَمِعْتُ  يَقُولُ:  مَا اللَّيْثِيَّ،   
وَرَسُولِهِ  اللَّهِ  إِلَى  هِجْرَتُهُ  كَانَتْ  فَمَنْ  نَوَى،  مَا  امْرِئ   لِكُلِّ  وَإِنَّمَا  بِالنِّيَّاتِ،   ،الْأَعْمَالُ 

كَ وَمَنْ  وَرَسُولِهِ،  اللَّهِ  إِلَى  يَتَزَوَّفَهِجْرَتُهُ  امْرَأَةٍ  أَوِ  يُصِيبُهَا،  لِدُنْيَا  هِجْرَتُهُ  جُهَاانَتْ  ، 
 فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ 

Artinya: 

“Sesungguhnya setiap amal tergantung pada niatnya. Dan sesungguhnya setiap 

orang (akan dibalas) berdasarkan apa yang ia niatkan. Barang siapa hijrahnya 

karena Allah dan Rasul-Nya, maka hijrahnya kepada Allah dan Rasul-Nya. Dan 

barang siapa hijrahnya karena dunia yang ingin diraihnya atau karena wanita 

yang ingin dinikahinya, maka hijrahnya kepada apa yang ia niatkan.”(HR. al-

Bukhārī, Ṣaḥīḥ al-Bukhārī, no. 1; Muslim, Ṣaḥīḥ Muslim, no. 1907)” 

Pendekatan tekstual kuat dalam verifikasi dan pelestarian, namun lemah dalam 

transformasi dan aktualisasi. Karena itu, perlu dilengkapi dengan pendekatan kontekstual 

agar hadis tetap relevan dengan dinamika zaman. Hadis ini memenuhi syarat-syarat hadis 

ṣaḥīḥ, yaitu: bersambung sanadnya (ittiṣāl al-sanad), semua perawinya adil dan ḍābiṭ, 

matannya tidak syādzdz (ganjil), dan tidak mengandung ‘illah (cacat tersembunyi). Ia 

juga memiliki muatan etika yang universal dan kontekstual lintas zaman, menunjukkan 

bagaimana hadis dapat memiliki validitas epistemik yang tinggi baik secara normatif 

maupun aplikatif.22 

Proses kritik hadis tidak berhenti pada verifikasi sanad dan matan, tetapi 

dilanjutkan dengan penafsiran dan kontekstualisasi berdasarkan maqāṣid al-sharī‘ah dan 

 
22 Sofyan I. F., Wiwik Permatasari, Muhammad Amin Sahib, dan Abd. Rahman Sakka, “KAJIAN 

METODE KRITIK MATAN HADIS”, JAWAMI’UL KALIM: Jurnal Kajian Hadis, Vol. 1 No. 1 (Agustus 

2023), h. 79–89. https://doi.org/10.36701/jawamiulkalim.v1i1.987  

https://doi.org/10.36701/jawamiulkalim.v1i1.987


Page | 63  
 

dinamika sosial. Pendekatan epistemologi kontekstual memandang hadis sebagai sumber 

dinamis yang terus berbicara lintas ruang dan waktu. Sistem kritik hadis mencerminkan 

keilmuan yang terstruktur, cermat, dan bertanggung jawab, menjaga kemurnian sekaligus 

relevansi hadis melalui verifikasi dan penafsiran adaptif. Tradisi ini membentuk fondasi 

epistemik yang memungkinkan hadis tetap menjadi rujukan dalam menjawab tantangan 

zaman.23 

c. Tahapan Verifikasi dan Validasi Hadis  

Dalam kerangka keilmuan Islam, para ulama menetapkan bahwa hadis Hadis yang 

dijadikan dasar hukum atau ajaran harus melewati dua tahap: verifikasi keotentikan 

melalui naqd al-hadith dan pemaknaan melalui fiqh al-hadith atau syarh al-hadith. Tahap 

pertama menilai asal-usul hadis lewat analisis sanad, mencakup kelengkapan rantai dan 

kredibilitas perawi. Tahap kedua menelaah matan untuk memahami dan menerapkannya 

secara kontekstual dalam ranah hukum dan etika Islam.24 

d. Kaedah Keshahihan Hadis dan Dinamika Kritik Ilmiah  

Sebagai dasar validasi, ulama merumuskan kriteria kesahihan hadis, sebagaimana 

dijelaskan oleh Ibn al-Shalah: sanad bersambung, perawi ‘adl dan dhabit, serta bebas dari 

syaz dan ‘illah. Lima unsur ini mencakup aspek sanad dan matan. Dalam praksis, 

ditambahkan dua kriteria pada kritik matan: kesesuaian isi dengan al-Qur’an dan dengan 

realitas empiris serta rasionalitas.25 

e. Kritik Sanad dan Validasi Keilmuan  

Kritik terhadap sanad dilakukan melalui analisis terhadap biografi perawi. 

Identitas, latar belakang, integritas, serta relasi keilmuan para perawi diperiksa melalui 

istilah-istilah teknis seperti sami‘tu, haddatsana, ‘an, dan lainnya yang mengindikasikan 

jenis transmisi ilmu yang dilakukan. Evaluasi terhadap perawi juga mencakup orientasi 

mazhab, integritas akidah, dan kredibilitas moral mereka. Informasi ini mulanya 

diperoleh secara lisan dalam majelis-majelis hadis, namun seiring berkembangnya tradisi 

tulis, dikodifikasi dalam karya-karya rijal al-hadith seperti al-Tabaqat al-Kabir, Tarikh 

 
23 M. Suryadinata, “KRITIK MATAN HADIS: KLASIK HINGGA KONTEMPORER”, 

Ushuluna: Jurnal Ilmu Ushuluddin, Vol. 2 No. 2 (Desember 2022), h. 45–68. 

https://doi.org/10.15408/ushuluna.v2i2.15183  
24 Fajar S. Mubarok, F. Razi, M. Qadafi & I. Supriyadi, “Critique of the Hadith Matan of Ṣalāḥ 

al-Dīn al-Idlibī as a Method of Countering Hoaxes on Social Media”, Rusydiah: Jurnal Pemikiran Islam, 

Vol. 5 No. 2 (Maret 2023), h. 140–154. https://doi.org/10.35961/rsd.v5i2.1764  
25 Dwi Setia Kurniawan, “Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Hadits: Teori Double Movement 

Fazlur Rahman”, ULIL ALBAB: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, Vol. 1 No. 4 (Maret 2022), h. 705–711. 

https://journal-nusantara.com/index.php/JIM/article/view/189  

https://doi.org/10.15408/ushuluna.v2i2.15183
https://doi.org/10.35961/rsd.v5i2.1764
https://journal-nusantara.com/index.php/JIM/article/view/189


Page | 64  
 

al-Kabir, dan al-Jarh wa al-Ta‘dil. Melalui metode ini, keabsahan sanad dapat ditentukan 

dengan tingkat akurasi yang tinggi, menjadikan kritik sanad sebagai fondasi utama dalam 

kajian hadis. 

f. Kritik Matan dan Rasionalitas Tekstual 

Dalam kerangka ulum al-ḥadīth, kritik terhadap matan merupakan tahapan 

penting yang mengikuti setelah verifikasi sanad dilakukan. Apabila jalur periwayatan 

telah dinyatakan valid berdasarkan integritas perawi, kesinambungan sanad, serta kriteria 

‘adālah dan ḍabṭ, maka fokus perhatian berpindah pada isi teks itu sendiri. Kritik matan 

berfungsi untuk memastikan bahwa kandungan suatu hadis tidak hanya valid secara 

transmisi, tetapi juga layak diterima secara makna dan substansi.26 

1) Perkembangan Kriteria dalam Kritik Matan 

Secara klasik, dua kriteria utama dalam evaluasi matan adalah tidak adanya unsur 

shudhūdh (keanehan atau penyimpangan dari riwayat yang lebih kuat) dan bebas 

dari ‘illah (cacat tersembunyi). Namun, perkembangan metodologi kritik matan 

menunjukkan adanya perluasan parameter evaluasi. Di antara tokoh yang 

memperluas pendekatan ini adalah al-Khaṭīb al-Baghdādī (w. 463 H) dan Ibn al-

Jawzī (w. 597 H). Mereka menekankan pentingnya menguji kesesuaian matan 

dengan naṣṣ qaṭ‘ī dari al-Qur’an, hadis mutawātir, prinsip-prinsip dasar agama 

(uṣūl al-dīn), serta prinsip-prinsip rasionalitas.27 

Ibn al-Jawzī dengan tegas menyatakan: 

 فَكُلُّ حَدِيثٍ رَأَيْتَهُ يُخَالِفُ الْمَعْقُولَ أَوْ يُنَاقِضُ الْأُصُولَ فَاعْلَمْ أَنَّهُ مَوْضُوع  
Artinya: 

“setiap hadis yang secara jelas bertentangan dengan akal sehat atau prinsip 

dasar agama, maka ketahuilah bahwa hadis tersebut adalah maudhū‘ 

(palsu)."(Ibn al-Jawzī, al-Mawḍū‘āt, I/96)” 

Pernyataan ini mengandung implikasi epistemologis penting bahwa 

rasionalitas (ma‘qūliyyah) menjadi salah satu tolok ukur dalam menerima atau 

menolak matan. Kebenaran hadis tidak hanya ditentukan oleh kualitas 

transmisinya, tetapi juga oleh koherensinya dengan akal dan uṣūl al-sharī‘ah. 

 
26 M. Labib Syauqi, “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman dan Signifikansinya 

terhadap Penafsiran Kontekstual al-Qur’an”, Rausyan Fikr, Vol. 18 No. 2 (Juli–Desember 2022), h. 189–

215 https://doi.org/10.24239/rsy.v18i2.977  
27 Syuaib Jailuddin, “Konsep Kritik Matan: Sejarah, Tujuan, Manfaat, dan Langkah-Langkah 

Penelitian Matan Hadis”, Madani: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, Vol. 3 No. 1 (Januari 2025), h. 956–961. 

https://doi.org/10.5281/zenodo.14685244  

https://doi.org/10.24239/rsy.v18i2.977
https://doi.org/10.5281/zenodo.14685244


Page | 65  
 

2) Kontribusi Shalahuddin al-Idlibī 

Pemikiran kontemporer turut mengembangkan pendekatan ini. Shalāḥuddīn al-

Idlibī, seorang pakar hadis asal Suriah, menyusun formulasi sistematis dalam 

menilai matan secara menyeluruh. Ia mengemukakan bahwa kritik matan yang 

sahih harus memenuhi sedikitnya empat kriteria:28 

a) Tidak bertentangan dengan al-Qur’an Matan yang secara makna bertentangan dengan 

teks-teks al-Qur’an yang bersifat qaṭ‘ī al-dalālah dan qaṭ‘ī al-thubūt menandakan 

adanya kelemahan serius dalam substansi hadis. 

b) Tidak bertentangan dengan hadis yang telah tsābit Yaitu hadis yang telah sahih dan 

diterima secara konsensus, khususnya yang mutawātir, baik dalam aspek historis 

maupun hukum. 

c) Sesuai dengan akal sehat dan realitas empiris Penilaian ini berkaitan dengan 

ketidakwajaran logika dan kenyataan obyektif. Jika sebuah matan memuat klaim yang 

tidak mungkin terjadi secara akal atau empiris, maka hal itu menjadi indikasi 

kelemahan. 

d) Memiliki karakteristik gaya bahasa Nabi (uslūb al-nabawī) Hal ini mencakup pilihan 

diksi, struktur kalimat, dan muatan retoris khas yang digunakan Rasulullah Saw. dalam 

menyampaikan sabda beliau. Hadis yang jauh dari gaya ini patut diteliti ulang. 

Dengan keempat parameter ini, pendekatan kritik matan menjadi lebih 

komprehensif dan memungkinkan para peneliti menilai hadis secara lebih rasional, 

kontekstual, dan sesuai dengan kaidah keilmuan modern. 

Pendekatan terhadap matan hadis tidak lagi hanya berlandaskan pada kriteria 

formal keabsahan, tetapi juga mencakup aspek rasionalitas dan koherensi epistemik. 

Pendekatan ini membuktikan bahwa kritik matan merupakan ruang dialog antara tradisi 

dan akal, antara teks dan konteks, antara sejarah dan relevansi. Oleh karena itu, kritik 

matan dengan pendekatan rasionalistik seperti yang ditawarkan Ibn al-Jawzī dan 

diperluas oleh Shalāḥuddīn al-Idlibī memperlihatkan fleksibilitas dan kedalaman tradisi 

keilmuan Islam dalam menjaga integritas sabda Nabi Saw. 

g. Transisi Paradigma dan Relevansi Epistemologi Klasik  

Penerapan kaedah kritik hadis sejak abad kedua Hijriah telah menghasilkan 

disiplin keilmuan yang sangat sistematis. Namun, dengan munculnya pendekatan baru 

 
28 Taufan Suryadinata, “Kritik Matan Hadis: Klasik hingga Kontemporer”, Setyaki Journal, 2024, 

hal. 112–113. https://jurnal.kalimasadagroup.com/index.php/setyaki/article/view/1485  

https://jurnal.kalimasadagroup.com/index.php/setyaki/article/view/1485


Page | 66  
 

dalam ilmu pengetahuan modern, terjadi pergeseran paradigma epistemologi. Jika pada 

masa klasik penekanan diberikan pada validitas naqliyah dan keadilan perawi, maka 

dalam paradigma kontemporer, penekanan juga diarahkan pada interpretasi kontekstual, 

rasionalitas isi, dan daya guna pesan hadis dalam menjawab tantangan zaman. 

Oleh karena itu, kritik matan hadis menjadi jembatan epistemologis antara 

warisan keilmuan klasik dan pendekatan ilmiah modern. Ia tidak hanya berfungsi sebagai 

perangkat verifikasi, tetapi juga menjadi instrumen dalam membangun relevansi ajaran 

Islam dengan realitas kekinian secara rasional, historis, dan empiris. 

Revitalisasi Landasan Ilmiah dalam Telaah Hadis 

Revitalisasi epistemologi dalam kajian hadis menuntut penelaahan ulang terhadap 

fondasi keilmuan yang mendasari metode kritik hadis klasik. Fokus pembaruan ini 

mencakup peninjauan terhadap legitimasi kesaksian perawi sebagai sumber pengetahuan, 

penerapan teori kebenaran dalam verifikasi hadis, serta urgensi pendekatan interdisipliner 

dalam menilai otentisitas teks.29 

a. Problematika Otoritas sebagai Sumber Epistemik. 

Metode kritik sanad yang diwarisi dari tradisi klasik mengandalkan informasi dari 

kitab biografi perawi (kutub al-rijāl), yang disusun oleh ulama abad ketiga Hijriah. Secara 

epistemologis, hal ini menimbulkan persoalan: sejauh mana kesaksian para penulis kitab 

tersebut dapat dianggap valid mengingat mereka tidak hidup sezaman dengan mayoritas 

perawi awal, bahkan dengan generasi sahabat. Validitas epistemik atas dasar otoritas 

(kesaksian) inilah yang menjadi titik kritik para pemikir modern dan sarjana Barat, sebab 

dalam kerangka filsafat ilmu, kesaksian hanya sahih bila disertai dengan jaminan 

objektivitas dan didukung data empiric.30 

b. Sikap Kritik Sarjana Barat terhadap Sumber Tradisional 

Dalam ranah kajian modern terhadap tradisi Islam, salah satu aspek yang paling 

banyak menuai kritik dari sarjana Barat adalah validitas historis hadis. Hadis, sebagai 

sumber normatif utama dalam Islam setelah al-Qur’an, dipertanyakan secara 

fundamental, terutama karena sifat transmisinya yang bergantung pada kesaksian lisan 

 
29 Asasul Baidlo Qurotul’ain, “Pendekatan Kontekstual Dalam Pembelajaran Quran Hadis Untuk 

Meningkatkan Pemahaman Siswa Madrasah Aliyah,” Jurnal El-Hamra: Kependidikan dan 

Kemasyarakatan, Vol. 9, No. 3 (Oktober 2024), h.287–291, https://doi.org/10.62630/elhamra.v9i3.325 
30 Febriyani, Eman Suherman, Iqbal Hidayatsyah Noor & Dewi Fatimah Putri, “Tradition in 

Modern Islamic Education and the Hermeneutics of Education in the Perspective of Buya Hamka,” Al-

Misbah: Jurnal Islamic Studies, Vol. 12, No. 1 (April 2024), h.62–82, 

https://doi.org/10.26555/almisbah.v12i1.10318 

https://doi.org/10.62630/elhamra.v9i3.325
https://doi.org/10.26555/almisbah.v12i1.10318


Page | 67  
 

(oral testimony), bukan pada dokumentasi tertulis sezaman dengan Nabi Muhammad صلى الله عليه وسلم. 

Kritik ini mencerminkan pendekatan epistemologi historis-positivistik, yang menuntut 

adanya bukti fisik dan verifikasi empiris untuk mengakui suatu informasi sebagai sah 

secara ilmiah.31 

1) Pandangan Kritis Sarjana Barat  

Michael Cook dan Patricia Crone, tokoh penting mazhab revisionis Barat, 

berargumen bahwa hadis tidak layak dijadikan dasar rekonstruksi sejarah awal 

Islam. Dalam Hagarism: The Making of the Islamic World, mereka menyatakan bahwa 

sumber-sumber Islam, termasuk hadis, muncul terlalu lama setelah masa Nabi dan 

sarat kepentingan teologis, sehingga tidak netral secara historis. Mereka menilai 

kesaksian para perawi tidak cukup valid tanpa dukungan bukti arkeologis, epigrafis, 

atau narasi non-Muslim. Karena hadis dikodifikasi berabad-abad setelah Nabi, 

struktur sanad dipandang sebagai konstruksi ideologis belakangan, bukan 

dokumentasi otentik.32 

2) Resonansi di Kalangan Muslim Modern  

Pandangan skeptis terhadap keabsahan hadis turut memengaruhi intelektual Muslim 

modern seperti Fazlur Rahman, yang menilai sanad bukan berasal dari masa Nabi, 

melainkan hasil perkembangan institusional. Ia memandang hadis sebagai produk 

pemahaman kolektif, bukan rekaman literal, sehingga diperlukan pendekatan kritis 

untuk memilah substansi ajaran. Melalui metode double movement, Rahman 

mengusulkan pembacaan historis dan transformasi etis-hukum kontekstual. 

Pendekatan ini mencerminkan ketegangan epistemologis antara otoritas tradisi dan 

rasionalitas modern dalam studi hadis.33 

Kritik terhadap hadis oleh sarjana Barat dan pemikir Muslim modern menyoroti 

ketergantungan pada kesaksian lisan tanpa bukti material, mendorong penguatan 

 
31 Vanesa, Uswatun Hasanah & Hedhri Nadhiran, “Contextualization of the Hadith of Saying 

Salam Against Non-Muslims (Application of Fazlur Rahman’s Double Movement Theory)”, Taqrib : 

Journal of Islamic Studies and Education, Vol. 1 No. 2 (Desember 2023), h. 23–45. 

https://doi.org/10.61994/taqrib.v1i2.367 
32 Rajendra Rahmat Ramadhan, “Rekonstruksi Hadits dan Konsep Doublemovement (Telaah 

Pemikiran Fazlur Rahman sebagai Pembacaan Hadits Kontemporer)”, Koloni, Vol. 2 No. 4 

(Desember 2023), h. 152–163.  https://doi.org/10.31004/koloni.v2i4.559 
33 Emil Lukman Hakim, “Pembacaan Kontekstual Hadis-Hadis Shalat Tarawih: Aplikasi Teori 

Double Movement Fazlur Rahman”, Akademika: Jurnal Keagamaan dan Pendidikan, Vol. 14 No. 1 (2023), 

h. 1–15. https://doi.org/10.56633/jkp.v14i1.43 

https://doi.org/10.61994/taqrib.v1i2.367
https://doi.org/10.31004/koloni.v2i4.559
https://doi.org/10.56633/jkp.v14i1.43


Page | 68  
 

metodologi kritik untuk menjaga otoritas normatif hadis di tengah tuntutan rasionalitas 

dan empirisme global. 

c. Koherensi sebagai Prinsip Penilaian Matan   

Dalam penentuan otentisitas matan, para ulama klasik menerapkan prinsip 

koherensi epistemik. Artinya, matan hadis dikaji dari kesesuaiannya dengan al-Qur’an, 

hadis mutawatir, akal sehat, dan fakta sejarah. Kritik matan semacam ini telah muncul 

sejak era sahabat, misalnya ketika Umar ibn Khattab menolak hadis yang tidak sejalan 

dengan nash al-Qur’an. Metode ini mengisyaratkan bahwa penilaian isi telah menjadi 

bagian dari praksis keilmuan hadis sejak awal, meskipun di kemudian hari perannya 

terpinggirkan oleh dominasi kritik sanad.34 

d. Inkonsistensi dan Marginalisasi Kritik Matan  

Meskipun terdapat indikasi awal penerapan uji matan, kritik matan tidak 

memperoleh posisi dominan dalam sistem kodifikasi hadis klasik. Beberapa pemikir, 

seperti Ibn Khaldun, Ahmad Amin, dan Abu Rayyah, menyatakan bahwa kritik matan 

nyaris diabaikan pada masa pembukuan hadis. Sementara itu, ulama seperti Kamaruddin 

Amin menyebutkan bahwa kritik matan tetap dijalankan, namun sifatnya sekunder. Ini 

menunjukkan adanya ketidakseimbangan metodologis yang perlu ditinjau kembali secara 

epistemologis.35 

e. Upaya Rekonstruksi dan Integrasi Metodologis 

Merespons kekosongan tersebut, para pemikir kontemporer mengembangkan dua 

arah pendekatan:36 Pendekatan matan-sentris ala Fazlur Rahman menekankan penafsiran 

kontekstual, historis, dan etis, dengan menolak validitas sanad tanpa uji sejarah, serta 

mengusulkan hermeneutika ganda untuk menggali makna hadis. Lalu, Pendekatan isnād 

cum matn seperti M.M. A‘zami, Fuat Sezgin, dan Kamaruddin Amin menelusuri 

korespondensi antarriwayat dan ragam redaksi matan sebagai bukti autentisitas, dengan 

temuan bahwa penulisan hadis telah terjadi sejak masa Nabi oleh banyak perawi dari 

berbagai wilayah. 

 
34 Rizki Afrianto Wisnu Wardana & Minhatul Maula, “Teori Hermeneutika Double Movement 

Fazlur Rahman dan Implementasinya dalam Pemahaman Hadis Nabi”, Journal of Student Research, Vol. 1 

No. 3 (Mei 2023), h. 309–319.https://doi.org/10.55606/jsr.v1i3.1181 
35 Muhammad Labib Syauqi, “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman dan 

Signifikansinya terhadap Penafsiran Kontekstual al-Qur’an”, Rausyan Fikr, Vol. 18 No. 2 (Juli–

Desember 2022), h. 189–215. https://doi.org/10.24239/rsy.v18i2.977 
36 Nur Hasanah, Syafieh Syafieh & Armainingsih Armaningsih, “Menelusuri Toleransi Beragama 

dalam Al-Qur’an: Analisis Metode Double Movement Fazlur Rahman”, AT-TAISIR: Journal of Indonesian 

Tafsir Studies, Vol. 5 No. 1 (Juni 2024), h. 57–70 https://doi.org/10.51875/attaisir.v5i01.323 

https://doi.org/10.55606/jsr.v1i3.1181
https://doi.org/10.24239/rsy.v18i2.977
https://doi.org/10.51875/attaisir.v5i01.323


Page | 69  
 

f. Paradigma Historis dan Kritik atas Ortodoksi  

Revitalisasi landasan ilmiah dalam kajian hadis juga perlu dikaitkan dengan 

dinamika historis. Kodifikasi hadis terjadi dalam suasana pembentukan ortodoksi, 

khususnya pada masa Imam al-Syafi‘i. Teorisasi hadis oleh al-Syafi‘i adalah respon atas 

fragmentasi umat akibat konflik politik dan teologis. Ia berupaya menyatukan umat 

dengan menegaskan otoritas hadis sebagai sumber hukum yang setara dengan al-Qur’an. 

Meski relevan dalam konteks saat itu, model ini lambat laun menjadi kaku, dan hadis 

diperlakukan sebagai teks final tanpa pembacaan kritis terhadap aspek kontekstualnya.37 

g. Kebutuhan Pendekatan Kritis dan Interdisipliner  

Langkah revitalisasi menuntut keberanian epistemik untuk mengkaji ulang 

sumber-sumber tradisional secara kritis, tanpa menafikan kontribusi ulama klasik. Kritik 

para orientalis tidak harus diterima seluruhnya, tetapi dapat menjadi katalis bagi 

pengembangan metodologi baru yang lebih seimbang antara sanad dan matan. Buku-buku 

kutub al-rijāl tetap penting, tetapi harus dibaca dalam konteks kesejarahan dan ditopang 

dengan kriteria validasi ilmiah yang ketat.38 

KESIMPULAN 

Epistemologi dan Validitas Kritik Matan Hadis menjadi pintu masuk penting 

dalam membangun sistem pengetahuan Islam yang kokoh dan dapat 

dipertanggungjawabkan. Kritik matan tidak sekadar menilai kesesuaian isi hadis dengan 

nalar, Al-Qur’an, dan realitas, tetapi juga merupakan upaya ilmiah untuk menguji struktur 

makna dan pesan yang dikandungnya. Dalam konteks ini, epistemologi berfungsi 

menegaskan bahwa setiap pengetahuan agama, termasuk hadis, tidak bisa lepas dari 

proses seleksi yang ketat, sehingga validitasnya benar-benar teruji dan relevan. 

Fondasi Keilmuan Islam dan Peralihan Paradigma Epistemologi menunjukkan 

bahwa Islam sejak awal memiliki bangunan keilmuan yang sistematis, namun pada tahap 

tertentu perlu merespons perubahan zaman. Peralihan paradigma bukan berarti mengganti 

nilai-nilai dasar, melainkan menyesuaikan metode dan pendekatan agar ilmu Islam tetap 

kontekstual. Dari orientasi yang semula bersifat otoritatif dan tekstual, kini epistemologi 

 
37 Triwik Mufidah dkk., “Relevansi Sikap dan Solusi Menghadapi Resesi Ekonomi dalam Surah 

Yusuf Perspektif Teori Double Movement Fazlur Rahman”, Hikmah, Vol. 20 No. 2 (2023), h. 82 

https://doi.org/10.53802/hikmah.v20i2.317 
38 Muhammad Umair & Hasani Ahmad Said, “Fazlur Rahman dan Teori Double Movement: 

Definisi dan Aplikasi”, Al-Fahmu: Jurnal Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir, Vol. 2 No. 1 (2023), h. 71–81 

https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26 

https://doi.org/10.53802/hikmah.v20i2.317
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26


Page | 70  
 

Islam ditantang untuk bersifat reflektif, kritis, dan terbuka terhadap ilmu-ilmu lain demi 

memperkuat posisi ilmu-ilmu keislaman dalam wacana global. 

Revitalisasi Landasan Ilmiah dalam Telaah Hadis menjadi keharusan agar studi 

hadis tidak hanya terjebak pada hafalan dan otentikasi sanad semata, tetapi juga mampu 

menggali dimensi normatif dan kontekstual dari setiap riwayat. Dengan membangun 

pendekatan yang lebih interdisipliner melibatkan filsafat, sejarah, linguistik, hingga 

hermeneutika kajiannya dapat menyentuh akar permasalahan umat dan menjadikan hadis 

sebagai inspirasi etika sosial yang hidup. Melalui revitalisasi ini, studi hadis tidak hanya 

menjaga warisan klasik, tetapi juga menghidupkannya kembali dalam dinamika zaman 

yang terus berkembang. 

 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Addzaky, Khoirul Umam. “Kritik Hadist Perspektif Muhammad Syuhudi Ismail.” 

Multidisciplinary Indonesian Center Journal (MICJO), Vol. 1, No. 2 (2021). 

https://doi.org/10.62567 

Adi Saputera, Abdur Rahman & Muhazir, Muhazir. “Studi Kritis Komparasi Metode 

Hermeneutika Hadis Perspektif Khaled M. Aboe Fadl dan M. Syuhudi Ismail.” Al 

Wajid: Jurnal Ilmu al Qur’an dan Tafsir, Vol. 4, No. 1 (2023). 

https://doi.org/10.30863 

Baidlo Qurotul’ain, Asasul. “Pendekatan Kontekstual Dalam Pembelajaran Quran Hadis 

Untuk Meningkatkan Pemahaman Siswa Madrasah Aliyah.” Jurnal El Hamra: 

Kependidikan dan Kemasyarakatan, Vol. 9, No. 3 (Oktober 2024). 

https://doi.org/10.62630/elhamra.v9i3.325 

Derajat, Anna Zakiyyah. “Criticism of Sanad and Matan Perspective of Muhammad 

Syuhudi Ismail in Understanding the Hadith of Fasting Sunnah Rajab.” Al-

Bukhari: Jurnal Ilmu Hadis, Vol. 4, No. 2 (Desember 2021). 

https://doi.org/10.32505/al-bukhari.v4i2.2376 

Dozan, Wely & Zuliyadain. “Matan Hadis Criticism Methodology: Comparative 

Analysis between Muhammad Syuhudi Ismail and Muhammad al-Ghazaliy.” 

Jurnal Hunafa: Studia Islamika, Vol. 19, No. 1 (Maret 2022). 

https://jurnalhunafa.org/index.php/hunafa/article/view 

https://doi.org/10.62567
https://doi.org/10.30863
https://doi.org/10.62630/elhamra.v9i3.325
https://doi.org/10.32505/al-bukhari.v4i2.2376
https://jurnalhunafa.org/index.php/hunafa/article/view


Page | 71  
 

Fithoroini, Dzikri. “Hadis Nabi yang Tekstual dan Kontekstual: Analisis Pemikiran 

Muhammad Syuhudi Ismail.” Nabawi: Journal of Hadith Studies, Vol. 2, No. 1 

(Juni 2021). https://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view 

Hakim, Emil Lukman. “Pembacaan Kontekstual Hadis Hadis Shalat Tarawih: Aplikasi 

Teori Double Movement Fazlur Rahman.” Akademika: Jurnal Keagamaan dan 

Pendidikan, Vol. 14, No. 1 (2023). https://doi.org/10.56633/jkp.v14i1.43 

Hasanah, Nur, Syafieh, Syafieh & Armaningsih, Armainingsih. “Menelusuri Toleransi 

Beragama dalam Al Qur’an: Analisis Metode Double Movement Fazlur 

Rahman.” AT-TAISIR: Journal of Indonesian Tafsir Studies, Vol. 5, No. 1 (Juni 

2024). https://doi.org/10.51875/attaisir.v5i01.323 

Hasyim, Muh. Fathoni, Masruhan, Nur Lailatul Musyafa’ah & Basit, Abd. 

“Contextualisation of Zhihar with Shari’ah Maqasid Approach.” Sunan Ampel 

State Islamic University Journal, Vol. 61, No. 2 (2024). 

https://www.researchgate.net/publication/383867649 

Ibn al-Ṣalāḥ. Introduction to the Science of Hadith, ed. Eerik Dickinson. Reading, UK: 

Garnet Publishing, 2010. 

https://en.wikipedia.org/wiki/Introduction_to_the_Science_of_Hadith 

Jailuddin, Syuaib. “Konsep Kritik Matan: Sejarah, Tujuan, Manfaat, dan Langkah-

Langkah Penelitian Matan Hadis.” Madani: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, Vol. 3, 

No. 1 (Januari 2025). https://doi.org/10.5281/zenodo.14685244 

Kamali, Mohamed Hashim. A Textbook of Hadith Studies: Authenticity, Compilation, 

Classification and Criticism of Hadith. Leicestershire: Islamic Foundation, 2005. 

Kholishuddin. “Penggunaan Pendekatan Maqāṣid Shari’ah sebagai Instrumen 

Kontekstualisasi Makna Hadis.” Nabawi: Journal of Hadith Studies, Vol. 3, No. 

1 (Mei 2023). https://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view 

Kurniawan, Dwi Setia. “Pendekatan Hermeneutik dalam Studi Hadits: Teori Double 

Movement Fazlur Rahman.” ULIL ALBAB: Jurnal Ilmiah Multidisiplin, Vol. 1, 

No. 4 (Maret 2022). https://journal-

nusantara.com/index.php/JIM/article/view/189 

Mubarok, Fajar S., Razi, F., Qadafi, M. & Supriyadi, I. “Critique of the Hadith Matan of 

Ṣalāḥ al Dīn al Idlibī as a Method of Countering Hoaxes on Social Media.” 

Rusydiah: Jurnal Pemikiran Islam, Vol. 5, No. 2 (Maret 2023). 

https://doi.org/10.35961/rsd.v5i2.1764 

https://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view
https://doi.org/10.56633/jkp.v14i1.43
https://doi.org/10.51875/attaisir.v5i01.323
https://www.researchgate.net/publication/383867649
https://en.wikipedia.org/wiki/Introduction_to_the_Science_of_Hadith
https://doi.org/10.5281/zenodo.14685244
https://journal.tebuireng.ac.id/index.php/nabawi/article/view
https://journal-nusantara.com/index.php/JIM/article/view/189
https://journal-nusantara.com/index.php/JIM/article/view/189
https://doi.org/10.35961/rsd.v5i2.1764


Page | 72  
 

Mufidah, Triwik et al. “Relevansi Sikap dan Solusi Menghadapi Resesi Ekonomi dalam 

Surah Yusuf Perspektif Teori Double Movement Fazlur Rahman.” Hikmah, Vol. 

20, No. 2 (2023). https://doi.org/10.53802/hikmah.v20i2.317 

Rahman, Fazlur. Islam and Modernity: Transformation of an Intellectual Tradition. 

Chicago: University of Chicago Press, 1982. 

Ramadhan, Rajendra Rahmat. “Rekonstruksi Hadits dan Konsep Doublemovement 

(Telaah Pemikiran Fazlur Rahman sebagai Pembacaan Hadits Kontemporer).” 

Koloni, Vol. 2, No. 4 (Desember 2023). https://doi.org/10.31004/koloni.v2i4.559 

Sabarudin, M., Al Ayyubi, I. I., Rohmatulloh, R. & Indriyani, S. “The Effect of 

Contextual Teaching and Learning Models on Al Quran and Hadith Subjects.” At 

Tadzkir: Islamic Education Journal, Vol. 2, No. 2 (Agustus 2023).   

Saputra, Refki. “Kontekstualisasi Hadis Berbasis Konsep Maqāṣid Syariah: Analisis 

Metodologi Aktualisasi Hadis Pada Sosial Kultural Indonesia.” Misykat: Jurnal 

Ilmu-ilmu Al-Qur’ān Hadīth Syari’ah dan Tarbiyah, Vol. 10, No. 2 (2022). 

https://ejurnal.iiq.ac.id/index.php/misykat/article/view/2198 

Sofyan, Nur Baety. “The Contexts of Revelation: An In Depth Study of Asbab Wurud Al 

Hadith and Its Connection to Asbab Nuzul al Quran.” El Sunan, Vol. 2, No. 2 

(Oktober 2024). https://www.researchgate.net/publication/388200612 

Suryadinata, M. “Kritik Matan Hadis: Klasik hingga Kontemporer.” Ushuluna: Jurnal 

Ilmu Ushuluddin, Vol. 2, No. 2 (Desember 2022). 

https://doi.org/10.15408/ushuluna.v2i2.15183 

Suryadinata, Taufan. “Kritik Matan Hadis: Klasik hingga Kontemporer.” Setyaki Journal, 

2024. https://jurnal.kalimasadagroup.com/index.php/setyaki/article/view/1485 

Suryani. “Urgensi Hermeneutika Sebagai Metode Dalam Pemahaman Hadis.” AL QUDS: 

Jurnal Studi Alquran dan Hadis, Vol. 6, No. 2 (September 2022). 

https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4086 

Syahrir, S. A. et al. “Enhancing the Takhrij al-Hadith Method Using Artificial 

Intelligence Techniques: A Proposed Framework.” International Journal of 

Advanced Computer Science and Applications, Vol. 12, No. 11 (November 2021) 

Syamsuddin, Sahiron. Teori dan Metode dalam Pengkajian Hadis. Yogyakarta: LKiS, 

2005. 

https://doi.org/10.53802/hikmah.v20i2.317
https://doi.org/10.31004/koloni.v2i4.559
https://ejurnal.iiq.ac.id/index.php/misykat/article/view/2198
https://www.researchgate.net/publication/388200612
https://doi.org/10.15408/ushuluna.v2i2.15183
https://jurnal.kalimasadagroup.com/index.php/setyaki/article/view/1485
https://doi.org/10.29240/alquds.v6i2.4086


Page | 73  
 

Syauqi, M. Labib. “Hermeneutika Double Movement Fazlur Rahman dan Signifikansinya 

terhadap Penafsiran Kontekstual al-Qur’an.” Rausyan Fikr, Vol. 18, No. 2 (Juli–

Desember 2022). https://doi.org/10.24239/rsy.v18i2.977 

Syukri, Muhammad Hilmi, Hidayat, Nur & Maharani, Khayyu Anggun. “Implementation 

of Hadith Contextual Approach in Legal Istinbath.” AJIS: Academic Journal of 

Islamic Studies, Vol. 8, No. 1 (Maret 2023). 

https://www.researchgate.net/publication/389782919 

Umair, Muhammad & Said, Hasani Ahmad. “Fazlur Rahman dan Teori Double 

Movement: Definisi dan Aplikasi.” Al Fahmu: Jurnal Ilmu Al Qur’an dan Tafsir, 

Vol. 2, No. 1 (2023). https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26 

Vanesa, Uswatun Hasanah & Nadhiran, Hedhri. “Contextualization of the Hadith of 

Saying Salam Against Non Muslims (Application of Fazlur Rahman’s Double 

Movement Theory).” Taqrib: Journal of Islamic Studies and Education, Vol. 1, 

No. 2 (Desember 2023). https://doi.org/10.61994/taqrib.v1i2.367 

Wagola, Zulkifli. “Metodologi Pemahaman Hadis Abad XXI: Tradisi dan Inovasi dalam 

Studi Hadis Kawasan.” Journal of Hadith Studies, Vol. 5, No. 2 (April 2025). 

https://doi.org/10.32506/johs.v5i2-05 

Wardana, Rizki Afrianto Wisnu & Maula, Minhatul. “Teori Hermeneutika Double 

Movement Fazlur Rahman dan Implementasinya dalam Pemahaman Hadis Nabi.” 

Journal of Student Research, Vol. 1, No. 3 (Mei 2023). 

https://doi.org/10.55606/jsr.v1i3.1181 

Wasman, Mesraini & Suwendi (Al Jāmi‘ah Research Team). “A Critical Approach to 

Prophetic Traditions: Contextual Criticism in Understanding Hadith.” Al Jāmi‘ah, 

Vol. 61, No. 1 (2023). https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/61101/770 

Zakiyyah Derajat, Anna. “Criticism of Sanad and Matan Perspective of Muhammad 

Syuhudi Ismail in Understanding the Hadith of Fasting Sunnah Rajab.” Al-

Bukhari: Jurnal Ilmu Hadis, Vol. 4, No. 2 (Desember 2021). 

https://doi.org/10.32505/al-bukhari.v4i2.2376 

 

 

https://doi.org/10.24239/rsy.v18i2.977
https://www.researchgate.net/publication/389782919
https://doi.org/10.58363/alfahmu.v2i1.26
https://doi.org/10.61994/taqrib.v1i2.367
https://doi.org/10.32506/johs.v5i2-05
https://doi.org/10.55606/jsr.v1i3.1181
https://aljamiah.or.id/ajis/article/download/61101/770
https://doi.org/10.32505/al-bukhari.v4i2.2376

