
Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

89 

  Al - Aqwam : Jurnal Studi Al-Qur’an dan Tafsir 

Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

Website: https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 
DOI: https://doi.org/10.58194/al-aqwam.v4i2.1924  

Pro Kontra Ulama Terhadap Konsep Muna>sabah Al-Qur’a>n 
 

1Ahmad Diaz Syahrezyah Makmur, 2Amrullah, 
3Akram, 4Haris Kulle, 5Ratnah Umar 

1,2UIN Alauddin Makassar, Indonesia 
3,4,5UIN Palopo, Indonesia 

ahmaddiazmakmur@gmail.com1, amrullah111101@gmail.com2,  

akrambahar003@gmail.com3, haris_kulle@iainpalopo.ac.id4, ratnah_umar@iainpalopo.ac.id5  

 

Abstract: This paper discusses the pros and cons of scholars regarding the concept of 

Muna>sabah in the Qur’an. The main issue of this study is to identify and analyze the 

differences in opinion and arguments among scholars regarding the legitimacy and 

application of Muna>sabah in revealing the connections between verses in the Qur’an. This 

research employs a literature review method with a content analysis approach applied to 

various sources, including tafsir texts, academic articles, and works by scholars 

discussing Muna>sabah. The theoretical framework centers on the importance of 

Muna>sabah as a tafsir methodology, while also highlighting the dynamics of thought 

within the Islamic scholarly tradition. The results of the study show a variety of views, 

ranging from scholars who positively accept and widely appreciate Muna>sabah, to those 

who tend to underestimate or even reject certain aspects of it. This diversity of thought 

reflects the plurality of interpretations and approaches in understanding the Qur’an, where 

each perspective remains grounded in the fundamental principles of sharia and their 

respective scientific foundations. 

Keywords: Muna>sabah al-Qur’a>n; Pros and Cons of Scholars; Dynamics of Islamic 

Scholarship 

 

Abstrak: Tulisan ini membahas Pro Konta Ulama mengenai konsep Muna>sabah dalam 

al-Qur’an. Permasalahan utama penelitian ini adalah mengidentifikasi dan menganalisis 

perbedaan pendapat dan argumentasi para ulama terkait legitimasi serta penerapan 

Muna>sabah dalam mengungkap keterkaitan antara ayat al-Qur’an. Penelitian ini 

menggunakan metode kajian kepustakaan dengan pendekatan analisis isi yang dilakukan 

terhadap berbagai sumber, meliputi kitab tafsir, artikel ilmiah, dan karya ulama yang 

membahas Muna>sabah. Dasar teoritis yang digunakan berpusat pada pentingnya 

Muna>sabah sebagai metodologi tafsir, sekaligus menggarisbawahi dinamika pemikiran 

dalam tradisi keilmuan Islam. Hasil penelitian menunjukkan adanya variasi pandangan, 

mulai dari kelompok ulama yang secara positif menerima dan menyukai Muna>sabah 

secara luas, hingga yang cenderung meremehkan atau bahkan menolak sejumlah aspek di 

dalamnya. Ragam pemikiran tersebut mencerminkan pluralitas interpretasi dan 

pendekatan dalam memahami al-Qur’an, di mana setiap sudut pandang tetap mengacu 

pada prinsip-prinsip dasar syariat serta landasan ilmiah masing-masing. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq
https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq
https://doi.org/10.58194/al-aqwam.v4i2.1924
mailto:ahmaddiazmakmur@gmail.com1,
mailto:amrullah111101@gmail.com2,
mailto:akrambahar003@gmail.com3,
mailto:haris_kulle@iainpalopo.ac.id4,
mailto:ratnah_umar@iainpalopo.ac.id5


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

90 

Kata Kunci: Muna>sabah al-Qur’a>n; Pro dan Kontra Ulama; Dinamika Keilmuan Islam 

 

Pendahuluan 

Al-Qur’an sebagai kitab suci umat Islam, berperan sebagai sumber utama ajaran 

sekaligus pedoman hidup.1 Kitab ini diturunkan oleh Allah SWT kepada Nabi 

Muhammad SAW, dengan struktur unik yang terdiri dari ayat-ayat dan surah-surah yang 

tidak tersusun secara kronologis berdasarkan waktu wahyu.2 Keunikan tersebut 

menimbulkan tantangan dan pertanyaan interpretatif bagi umat Islam serta para mufasir 

terkait cara memahami makna dan hubungan antara ayat guna menyingkap pesan-pesan 

ilahi secara lebih mendalam.3 

Salah satu pendekatan yang dikembangkan untuk menghadapi tantangan ini adalah 

konsep Muna>sabah ayat, yaitu hubungan keterkaitan antara satu ayat dengan ayat lain, 

atau antar surah, yang bertujuan untuk memahami keterpaduan makna.4 Secara 

etimologis, Muna>sabah berasal dari kata nasaba yang berarti “hubungan” atau 

“keterkaitan”, yang menegaskan bahwa ayat-ayat al-Qur’an tidak berdiri sendiri 

melainkan saling terkait dalam konteks tertentu.5 Pendekatan ini berfungsi untuk 

mengungkap benang merah yang menghubungkan makna dan tujuan ayat-ayat, meskipun 

tema yang dibahas tampak berbeda. Melalui Muna>sabah, dapat terlihat bagaimana satu 

ayat memperjelas dan menguatkan pemaknaan ayat lainnya, sehingga memperkaya 

pemahaman terhadap ajaran al-Qur’an. 

Namun demikian, konsep Muna>sabah menjadi objek yang memuat akademik dan 

merupakan celah penting dalam kajian ilmiah. Meskipun secara imajinasi Muna>sabah 

dianggap efektif untuk memahami koherensi al-Qur’an, legitimasi dan cakupan 

penerapannya menjadi sumber polemik di kalangan ulama tafsir. Sebagian ulama 

memberikan dukungan penuh dan menggunakan Muna>sabah sebagai instrumen utama 

 

1Reva Sheptiya Anjani, “Al-Qur’an Dan Hadist Sumber Hukum Dan Pedoman Hidup Umat 

Muslim,” Jurnal Region: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 1, no. 6 (2023): h. 531–41. 

2Nasrul Syarif, “Pendekatan Semiotika Dalam Studi Al-Qur’an,” An-Nida’: Jurnal Prodi 

Komunikasi Penyiaran Islam Vol. 5, no. 1, Januari (2018): h. 94–108, https://e-

jurnal.stail.ac.id/index.php/annida/article/ download/50/46. 

3Moh. Tulus Yamani, “Memahami Al-Qur’an Dengan Metode Tafsir Maudhui,” Jurnal PAI 1, no. 2 

(2015): h. 273–91. 

4M.S. Yusuf, “Penggunaan Ilmu Munasabah Dalam Istinbath Hukum,” Tajdid 26, no. 2 (2019): h. 

117, https://doi.org/10.36667/tajdid.v26i2.332. 

5Dona Sholehah, “MENGENAL AL-MUNASABAH” 2, no. 1 (2022): h. 79–92. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

91 

untuk menyingkap keindahan serta kemukjizatan al-Qur’an, sementara yang lain 

menyerap metodologi tersebut, membatasi penggunaannya, bahkan menolaknya dengan 

alasan kekhawatiran makna yang dipaksakan atau pengabaian konteks wahyu sejarah. 

Persoalan ini menyoroti dinamika interpretatif yang kompleks dalam tradisi keilmuan 

Islam, dimana upaya memahami al-Qur’an senantiasa berlangsung dalam diskursus 

metodologis yang multifaset. 

Dalam tradisi keilmuan Islam, para mufasir klasik seperti al-Razi, al-Zamakhsyari, 

dan al-Biqa’i telah banyak menekankan pentingnya Muna>sabah dalam tafsir mereka. 

Mereka meyakini bahwa memahami keterkaitan ini dapat memberikan wawasan yang 

lebih holistik mengenai pesan al-Qur’an6, Misalnya Al-Biqa’i ia menyatakan bahwa ilmu 

Muna>sabah ialah sesuatu yang dapat diterima oleh akal sehat jika dipahami dengan benar. 

Hal ini menunjukkan bahwa hubungan antara ayat-ayat memiliki logika tertentu yang 

dapat dipahami dan diterima oleh akal manusia.7 

Namun, di tengah kebutuhan untuk memperoleh pemahaman yang lebih mendalam, 

termasuk penerapan mengenai konsep Muna>sabah kembali mencuat di kalangan ulama.8 

Sebagian pihak memandang Muna>sabah sebagai pendekatan metodologis yang efektif 

dalam menanggapi persoalan kontemporer, berargumen bahwa dengan memahami 

keterkaitan antar ayat, umat Islam dapat memperoleh solusi yang komprehensif terhadap 

berbagai persoalan saat ini. Mereka menilai bahwa Muna>sabah mampu mencegah praktik 

penafsiran yang parsial dan terfragmentasi, yang berpotensi menimbulkan 

kesalahpahaman.9 

Sebaliknya, sejumlah ulama yang skeptis atau berhati-hati terhadap penggunaan 

Muna>sabah menegaskan perlunya kehati-hatian yang ketat dalam penerapannya. Mereka 

merenungkan bahwa pemanfaatan Muna>sabah secara berlebihan atau tanpa batasan yang 

 

6Ghulam Murtadlo et al., “Mendalami Living Qur’an: Analisis Pendidikan Dalam Memahami Dan 

Menghidupkan Al-Qur’an,” PANDU : Jurnal Pendidikan Anak Dan Pendidikan Umum 1, no. 2 (2023): h. 

112–18, https://doi.org/10.59966/pandu.v1i2.206. 

7A. Baijuri Khotib, “Corak Penafsiran Al-Qur ’ an Corak Penafsiran Al- Qur’an (Periode Klasik – 

Modern),” Hikamuna 1, no. 1 (2016): h. 121. 

8Mumammad Yuchbibun Nury, “Tafsir Komprehensif Terhadap Ayat-Ayat Ekonomi Dalam Al-Qur 

’ An,” Manarul Quran: Jurnal Studi Islam 24, no. 1 (2024): h. 10–26. 

9Wely Dozan, “KAJIAN TOKOH PEMIKIRAN TAFSIR DI INDONESIA (Telaah Metodologi, 

Kontekstualisasi Terhadap Penafsiran),” Ijtima’i: Jurnal Pengembangan Masyarakat Islam 13, no. 2 

(2020): h. 225–56, http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/ijtimaiyya/index. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

92 

jelas dapat menyebabkan pemaksaan makna pada ayat-ayat al-Qur’an, mengabaikan 

konteks historis (asbabun nuzul), bahkan menimbulkan interpretasi yang bertentangan 

dengan tujuan syariat (maqasid syariah). Perdebatan ini menggambarkan bahwa upaya 

modernisasi pemahaman al-Qur’an melalui Muna>sabah masih harus melewati kajian 

metodologis dan teologis yang serius, sehingga menjadikan konsep ini tetap menjadi 

fokus diskursus keilmuan yang dinamis dan signifikan.10 

Tulisan ini bertujuan untuk mengkaji secara komprehensif berbagai pandangan 

yang mendukung maupun menolak konsep Muna>sabah dalam tafsir al-Quran di kalangan 

ulama.11 Fokus kajian diarahkan pada pemahaman mendalam terhadap sumber-sumber 

perbedaan pendapat terkait legitimasi, ruang lingkup, serta penerapan Muna>sabah dalam 

menjelaskan keterkaitan antar ayat dan surah. Dengan menelaah argumen dari kedua sisi 

tersebut, penelitian ini berusaha menggambarkan dinamika keilmuan Islam yang 

tercermin dalam respon terhadap salah satu pendekatan tafsir yang sering terjadi.12 

Penelitian ini menggunakan pendekatan kajian literatul, dimana tinjauan dalam 

penelitian ini memiliki prosedur khusus agar tidak terjadi perbedaan dalam penyusunan 

karya tulis ilmiah. Menurut Creswell, John W.13 Tinjauan pustaka merupakan suatu 

ringkasan tertulis yang menyajikan analisis dan sintesis dari berbagai sumber, termasuk 

artikel jurnal, buku, dan dokumen lainnya. Tinjauan ini bertujuan untuk menjelaskan 

teori-teori serta informasi yang relevan, baik dari perspektif sejarah maupun kontemporer. 

Proses penyusunan tinjauan pustaka melibatkan pengorganisasian literatur berdasarkan 

topik-topik yang berkaitan, sehingga memudahkan pemahaman terhadap konteks dan 

perkembangan suatu bidang kajian. Dengan demikian, tinjauan pustaka tidak hanya 

berfungsi sebagai pengantar, tetapi juga sebagai landasan yang kokoh untuk penelitian 

 

10Abdullah Hanapi, “Antropologi Al-Qur’an Dalam Diskurus ’Ulum Al-Qur’an Kontemporer,” 

Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023): h. 145–69, 

https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/ maghza/article/view/7097. 

11Asiva Noor Rachmayani, METODOLI ILMU TAFSIR, ed. M.Ag H. Habib, Fathul Maj (Idea Press 

Yogyakarta Alamat: Diro Jalan Amarta, Pendowoharjo, Sewon Bantul Yogyakarta, T, 2015), h. 57. 

12Metode Penafsiran Al-Qur'an, Syamil 2, no. 1 (2014): h. 57–67. 

13Dimas Assyakurrohim et al., “Case Study Method in Qualitative Research,” Jurnal Pendidikan 

Sains Dan Komputer 3, no. 01 (2022): h. 1–9. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

93 

lebih lanjut, memberikan wawasan yang mendalam mengenai isu-isu yang sedang 

diteliti.14 

Penggunaan data dalam penelitian ini diperoleh melalui metode studi literatur. Studi 

literatur merupakan pendekatan yang sistematis untuk mengumpulkan dan menganalisis 

berbagai sumber yang relevan dengan topik yang diteliti.15 Data yang terkumpul 

kemudian dianalisis dengan menggunakan metode analisis deskriptif. Dalam metode ini, 

fakta-fakta yang ada dideskripsikan dan kemudian dianalisis lebih lanjut sehingga tidak 

hanya sekedar digambarkan, tetapi juga dipahami dan dijelaskan secara memadai.16 

Hasil dan Pembahasan 

Definisi Muna>sabah 

Secara etimologis, istilah “Muna>sabah” berasal dari kata dasar “nasaba” yang 

mengandung arti kedekatan.17 Dalam konteks yang sama, istilah al-Muna>sabah juga dapat 

dimaknai sebagai al-muqarabah, yang berarti mendekatkan, serta al-musyakalah yang 

merujuk pada penyesuaian diri. Al-Zarkasyi menjelaskan bahwa al-nasibu berkonotasi 

sama dengan al-qaribu al-muttashil, yang menandakan adanya kedekatan dan 

keterhubungan yang erat.18 Sebagai ilustrasi, hubungan antara dua saudara atau sepupu 

dari seorang paman mencerminkan kedekatan kekerabatan. Selain itu, al-nasibu juga 

dapat dipahami sebagai al-rabith, yang bermakna ikatan kekerabatan. Ahmad Izzam 

berpendapat bahwa secara linguistik, Muna>sabah berarti sesuatu yang cocok, sesuai, 

pantas, ataupun dekat. Oleh karena itu, ketika dikatakan bahwa Muna>sabah A dengan B, 

hal tersebut mengindikasikan adanya kedekatan atau kesamaan di antara keduanya. 

Menurut Ahmad Syadali, Muna>sabah merupakan suatu ilmu yang mempelajari hubungan 

atau korelasi antar ayat, baik yang bersifat maju maupun mengikuti. Sementara itu, Imam 

 

14Rusandi and Muhammad Rusli, “Merancang Penelitian Kualitatif Dasar/Deskriptif Dan Studi 

Kasus,” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 2, no. 1 (2021): h. 48–60, https://doi.org/ 

10.55623/au.v2i1.18. 

15Muannif Ridwan et al., “Pentingnya Penerapan Literature Review Pada Penelitian Ilmiah,” Jurnal 

Masohi 2, no. 1 (2021): h. 42, https://doi.org/10.36339/jmas.v2i1.427. 

16Muhammad Rijal Fadli, “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif,” Humanika 21, no. 1 

(2021): h. 33–54, https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075. 

17Eko Zulfikar, Abdul Kher, and Kusnadi Kusnadi, “Munasabah Al-Qur’an Surah Juz ‘Amma: 

Relasi Antara Kandungan Makna Dengan Nama,” Jurnal Semiotika-Q: Kajian Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 

4, no. 1 (2024): h. 41–66, https://doi.org/10.19109/jsq.v4i1.21870. 

18Ahmad Fauzul Adlim, “Teori Munasabah Dan Aplikasinya Dalam Al Qur’an,” Al Furqan: Jurnal 

Ilmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 1 (2018): h. 14–30. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

94 

al-Suyuthi menggaris bawahi bahwa Muna>sabah sebaiknya dipahami sebagai makna 

hubungan yang mencakup konteks khusus maupun umum, meliputi aspek-aspek konkret 

seperti sebab-akibat, ‘illa>t dan ma’lu>l, perbandingan, hingga pertentangan.19 

Berdasarkan pemahaman tersebut, dapat disimpulkan bahwa secara bahasa ilmu 

Muna>sabah mencakup segala hal yang menunjukkan keterkaitan, kedekatan, hubungan, 

keserasian, ikatanan, kesamaan, perbandingan, bahkan hingga pertentangan 

(kontradiksi), yang sekaligus direkomendasikan sebagai Muna>sabah.20 

Secara terminologis, Muna>sabah merujuk pada hubungan, keterkaitan, dan 

keserasian antar ayat dalam al-Qur’an.21 Imam al-Suyuthi, mengutip pandangan Ibnu 

Arabi, mengartikan Muna>sabah sebagai keterhubungan antar ayat yang menjadikan al-

Qur’an tampak sebagai suatu ungkapan yang tersusun secara teratur dan sistematis. 

Sedangkan Manna' al-Qaththan menjelaskan bahwa konsep Muna>sabah meliputi 

hubungan di dalam satu ayat, hubungan antara kalimat pada ayat yang berbeda, serta 

kaitan antar surat. Al-Biqa’i menegaskan bahwa Muna>sabah adalah disiplin ilmu yang 

bertujuan mengkaji alasan di balik susunan kata maupun urutan bagian-bagian dalam al-

Qur’an, baik pada tingkat antar ayat maupun antar surat.22 

Dengan demikian, ilmu Muna>sabah al-Qur’a>n dapat dipahami sebagai kajian yang 

fokus pada pemahaman korelasi antara satu ayat dengan ayat lainnya, tanpa melihat 

urutan kronologis turunnya wahyu. Kajian ini juga mencakup hubungan antar surat yang 

tidak hanya berdasarkan persamaan, tetapi juga mempertimbangkan perbedaan, 

pertentangan, serta unsur-unsur yang rasional dan dapat diterima akal.23 Kekuatan konsep 

Muna>sabah terletak pada kemampuan merasionalkan hubungan tersebut, sesuai dengan 

prinsip yang diungkapkan oleh Al-Imam Al-Biqa'i, salah satu mufasir yang sangat 

menekankan pentingnya Muna>sabah sebagai metode penafsiran al-Qur’an yang esensial. 

 

19Adlim, “Teori Munasabah Dan Aplikasinya Dalam Al Qur’an,” h. 14-30. 

20Sholehah, “MENGENAL AL-MUNASABAH”, h. 79–92. 

21Muhammad Fatih, “Konsep Keserasian Al-Qur’an Dalam Tafsir Mafatihul Ghaib Karya 

Fakhruddin Ar-Razi: Perspektif Ilmu Munasabah,” PROGRESSA: Journal of Islamic Religious Instruction 

6, no. 2 (2022): h. 1–18, https://doi.org/10.32616/pgr.v6.2.419.1-18.;Rukman Abdul Rahman Said et al., 

“A Critical Review of Traditional Wisdom in the Quran: Exploring the Value of Siri’ in Surah Yusuf,” Jurnal 

Adabiyah 22, no. 1 (2022): h. 88–112, https://doi.org/10.24252/jad.v22i1a5. 

22Al-quran Studi Keberhasilah and Khadijah Dalam, “Nida’ Al - Qur’an, Vol. 20, No. 1, Tahun 2022 

Https://Ejurnal.Iiq.Ac.Id/Index.Php/Nidaquran” 20, no. 1 (2022): h. 39–50. 

23Abdul Kholiq, “Kontradiksi Ayat Dalam Al-Qur'an,” Al - Dhikra: Jurnal Studi Qur'an Dan Hadis 

3, no. 1 (2021): h. 39–54. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

95 

 المناسبة أمر معقول اذا عرض على العقول تلقته بالقبول
Terjemahnya: 

“Muna>sabah adalah persoalan rasionalisasi akal, jika masuk akal, maka itu bisa 

kita terima.”24 

Berdasarkan sejumlah kesimpulan yang telah disampaikan, para ulama 

menguraikan ilmu Muna>sabah dalam beberapa aspek utama, yaitu: Pertama, keterkaitan 

antara suatu surat dengan surat sebelumnya.25 Kedua, hubungan antara nama surat dengan 

isi atau tujuan yang terkandung di dalamnya. Ketiga, keterkaitan antara fawatih al-suwar 

(huruf pembuka) pada ayat pertama beberapa surat dengan isi masing-masing ayat surat. 

Keempat, hubungan antara ayat pertama dan ayat terakhir dalam suatu surat. Kelima, 

hubungan antar ayat dalam satu surat. Keenam, keterkaitan antar kalimat dalam satu ayat. 

Ketujuh, hubungan antara fashilah (pemisah ayat) dengan makna ayat. Kedepan, 

keterkaitan antara akhir suatu surat dengan awal surat berikutnya. 

Dari uraian tersebut, dapat dirumuskan bahwa ilmu Muna>sabah merupakan upaya 

untuk memahami dan mengidentifikasi hubungan antara satu ayat atau surat dengan ayat 

maupun surat lain dalam al-Qur’an. Jika dilihat sepintas, ayat-ayat al-Qur’an tampak 

berdiri sendiri tanpa keterkaitan yang jelas dengan ayat sebelumnya atau sesudahnya, 

sehingga seakan-akan terpisah satu sama lain. Akan tetapi, jika diamati secara mendalam, 

ternyata terdapat korelasi dan kesalingterkaitan antar ayat tersebut. Meski demikian, 

penting untuk diingat bahwa jika tidak ditemukan keterkaitan yang valid antara satu ayat 

dengan ayat lainnya, maka tidak sepatutnya dipaksakan untuk mencari hubungan 

maknawi.26 

Sejarah Al-Muna>sabah 

Perkembangan pengetahuan tentang Muna>sabah dalam kajian al-Qur’an 

mencerminkan dinamika pemahaman umat Islam sepanjang sejarah dalam berusaha 

 

24Miatul Qudsia, “Munasabah Al-Quran: Inspirator Teori Baru Dalam Penafsiran,” 

Tafsirkebangsaan.id, 2020, https://tafsiralquran.id/munasabah-al-quran-inspirator-teori-baru-dalam-

penafsiran/. Diakses pada 22 oktober 2024. 

25Mia Fitriah Elkarimah, “Munasabah in the Perspective of Science of the Qur’an: Study of Al-

Burhan Fi Ulumul Quran Works of Al-Zarkasyi (D. 749 H),” Al-Risalah 14, no. 1 (2022): h. 47–61, 

https://doi.org/ 10.34005/alrisalah.v14i1.2209. 

26Arif Noor, "FAWATIH AL-SUWAR DAN MUNASABAH DALAM AL-QURAN : Ragam, 

Kaitan Dengan Pesan Surat Dan Nilai-Nilai Pendidikannya", 8 (2019): h. 119–32. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

96 

menangkap keselarasan dan keindahan kitab suci mereka.27 Pada masa awal Islam dan 

masa Sahabat, konsep Muna>sabah masih berkembang secara bertahap dan alami. Para 

Sahabat, seperti Ibnu Abbas dan Aisyah, memahami hubungan antaraayat secara 

mendasar karena mereka hidup bersamaan dengan periode turunnya wahyu. Pada saat itu, 

Muna>sabah belum dibakukan atau dijadikan teori khusus, namun pemahaman atas 

koherensi makna al-Qur’an telah tertanam dalam cara mereka memahami wahyu. 28 

Memasuki masa terbentuknya ilmu tafsir antara abad ke-2 hingga ke-4 Hijriah, 

aspek Muna>sabah mulai muncul secara sporadis dalam teks-teks tafsir awal, termasuk 

karya Imam al-Tabari.29 Pada tahap ini, Muna>sabah belum berdiri sebagai cabang ilmu 

mandiri atau topik utama, melainkan lebih sering disebut sebagai penjelasan tambahan 

dalam ceramah beberapa ayat. Selanjutnya, dalam masa pengembangan dan pencatatan 

tafsir antara abad ke-5 hingga ke-9 Hijriah, Muna>sabah mulai memperoleh tempat sebagai 

pembahasan khusus atau bab tersendiri dalam sejumlah kitab tafsir. Pada periode ini, 

terdapat upaya intensif untuk mengklasifikasikan jenis-jenis Muna>sabah serta 

menentukan prinsip-prinsipnya. Diskursus mengenai legitimasi dan batasan konsep ini 

pun mulai berkembang, seperti tercermin dalam karya-karya Fakhruddin al-Razi.30 

Puncak perkembangan dan usaha standarisasi Muna>sabah yaitu terjadi pada abad 

ke-9 hingga ke-10 Hijriah, ketika disiplin ini mencapai tingkat kedewasaan. Pada masa 

tersebut, kaidah-kaidah Muna>sabah semakin disusun secara sistematis, dan sejumlah 

ulama menulis karya khusus mengenai Muna>sabah, di antaranya Imam al-Suyuthi dengan 

karya “Asrar Tartib al-Qur'an” serta Burhanuddin al-Biqa'i dengan “Nazhm al-Durar”.31 

Karya-karya ini menunjukkan langkah-langkah signifikan dalam penelitian teori dan 

aplikasi Muna>sabah.32 

 

27M Fajri, “Jurnal Al-Wajid Structure and the Emergency of Community Jurnal Al-Wajid,” Jurnal 

Al-Wajid 2, no. 1 (2021): h. 303–18. 

28Achmad Zuhdi et al., Book Studi Al-Qur’an, ed. Wahidah Zeein Br.Siregar et al., Cetakan 1 

(Surabaya, 2016), h. 32. 

29Sholehah, “MENGENAL AL-MUNASABAH”, h. 79–92.  

30M Agus Yusron, “TAFAKKUR : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir INDONESIA,” Jurnal Ilmu Al-

Qur’an Dan Tafsir 3 (2022): h. 189. 

31Umar Al-Faruq et al., “Al Munasabah Dan Hal-Hal Yang Berkaitan Dengannya,” Jurnal 

Pendidikan Islam 1, no. 3 (2024): h. 8, https://doi.org/10.47134/pjpi.v1i3.462. 

32Aljuraimy and A. Halil Thahir, “Maqasid Qs. Al-Fiil: Koneksitas Munasabah Dan Al-Kulliyat Al-

Khams,” An-Nuha : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya Dan Sosial 6, no. 2 (2019): h. 163–82, 

https://doi.org/10.36835/annuha.v6i2.333. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

97 

Setelah masa kejayaan tersebut, periode antara abad ke-11 hingga ke-13 Hijriah 

menandai era stagnasi bagi Muna>sabah.33 Diskusi cenderung mengulangi pemikiran lama 

tanpa membawa inovasi atau pengembangan metodologis yang berarti. Fokus kajian lebih 

banyak berbentuk komentar atau ringkasan atas karya terdahulu tanpa penambahan 

substansial.34 

Akhirnya, sejak abad ke-14 Hijriah hingga era kontemporer, terjadi kebangkitan 

kembali minat terhadap Muna>sabah. Di tengah tantangan era modern dan kebutuhan akan 

tafsir al-Qur’an yang lebih komprehensif, Muna>sabah dihidupkan sebagai metode penting 

dalam pendekatan tafsir kontekstual dan tematik.35 Periode ini ditandai dengan kajian 

kritis terhadap berbagai pandangan pro dan kontra mengenai Muna>sabah serta usaha 

aplikasinya dalam menangani isu-isu kekinian, menegaskan status Muna>sabah sebagai 

sebuah bidang wacana keilmuan yang hidup dan signifikan hingga saat ini.36 Singkatnya 

dapat kita lihat pada tabel berikut: 

Fase sejarah Ciri Khas Pengetahuan 

Muna>sabah 

Tokoh/Karya Kunci 

Awal Islam & Masa Sahabat 
Pemahaman Muna>sabah 

bersifat intuitif dan 

alamiah dalam konteks 

pemahaman langsung 

wahyu. Belum menjadi 

disiplin ilmu yang 

terstruktur. Fokus pada 

koherensi makna secara 

keseluruhan. 

Para Sahabat Nabi Saw 

Masa Pembentukan Ilmu 

Tfsir (Abad ke-2 H/8 M-Abad 

ke-4 H/10 M) 

Muna>sabah mulai 

dibicarakan secara 

sporadis dalam karya-

karya tafsir awal, namun 

Muhammad ibn jarir al-

Tabari (dalam Tafsir al-

Tabari) 

 

33Law Sciences and Esra Yildirim, “Baydawi’s Explanations for Omission İssues at Tafsir Anwar Al 

-Tanzil Wa-Asrar Al-Ta’wil: Analitical Study” 48, no. 4 (2021): h. 56–68. 

34Muhammad Alif, “ANALISIS AL-MUNASABAH FIL-QUR’AN (Antara Orientasi I‘Jaz Dan 

Orientasi Wihdah )” 3, no. 2 (2016): h. 101. 

35Muhammad Alif, “ANALISIS AL-MUNASABAH FIL-QUR’AN (Antara Orientasi I‘Jaz Dan 

Orientasi Wihdah )” 3, no. 2 (2016): h. 101. 

36Moh Zainul Muttaqien, Muhammad Syawwaludin Nur, and Fatimah Aprilia, “Konsep Pemimpin 

Menurut Sayyid Quthb Dan M Quraish Shihab Dalam Tafsir Fi Zhilal Al-Quran Dan Tafsir Misbah,” Jurnal 

Multidisiplin Indonesia 1, no. 3 (2022): h. 34–51, https://doi.org/10.58344/jmi.v1i3.186. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

98 

belum menjadi bahasan 

utama atau metodologi 

mandiri. Terkadang 

disinggung untuk 

menjelaskan kaitan antar 

ayat. 

Masa Pengembangan & 

Pembukuan (Abad ke-5 H/11 

M- Abad ke-9 H/15 M) 

Muna>sabah mulai muncul 

sebagai bab tersendiri atau 

pembahsan khusus dalam 

karya tafsir. Ada upaya 

untuk mengidentifikasi 

jenis-jenis  Muna>sabah dan 

kaidahnya. Terjadi 

perdebatan awal tentang 

legitimasi dan batasannya. 

Abu Bakar al-Qadhi al-

Baqillani (asrar al-

Qur’an), Fakhruddin al-

Razi (Mafatih al-Ghaib) 

Masa Puncsk & Standarisasi 

(Abad ke-9 H/15 M-Abad ke-

10 H/16 M) 

Muna>sabah menjadi 

puncak pembahasannya 

sebagai disiplin ilmu. 

Kaidah-kaidah Muna>sabah 

semakin sistematis dan 

dikembangkan. Beberapa 

ulama menjadi pionir 

dalam menulis karya khusu 

tentang Muna>sabah. 

Imam al-Suyuthi (asrar 

Tartib al-Qur’an), 

Burhanuddin al-Biqa’i ( 

Nahzm al-Durar) 

Masa Kemunduran/Stagnasi 

(Abad ke-11 H/17 M-Abad 

ke-13 H/19 M) 

Pembahsan Muna>sabah 

cenderung mengulangi apa 

yang sudah ada. Inovasi 

baru relatif jarang. Fokus 

lebih pada ringkasan atau 

komentar atas karya 

sebelumnya. 

Beberapa mufassir yang 

mengulas ulang karya 

ulama sebelumnya. 

Masa 

Kebangkitan/Kontemporer 

(Abad ke-14 H/20 M – 

Sekarang) 

Muna>sabah kembali 

mendapat perhatian serius, 

terutama dalam upaya 

menafsirkan al-Qur’an 

secara kontekstual dan 

hilistik. Dan terjadi 

penelitian mendalam 

terhadap pro dan kontra 

Muna>sabah. Penerapan 

Muna>sabah dalam tafsir 

Muhammad Abduh, 

Rashid Rida (Al-Manar), 

Fazlur Rahman, 

Muhammad Arkoun, 

Nasr Hamid Abu Zayd, 

Kontemporer (peneliti) 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

99 

tematik dan isu 

kontemporer. 

 

Pandangan Ulama Mengenai Ilmu Muna>sabah 

Ulama yang Pro 

Para ulama yang mendukung konsep Muna>sabah dalam al-Qur’an berargumentasi 

bahwa kitab suci ini mengajak pembaca untuk menggali secara lebih mendalam rahasia-

rahasia serta hikmah yang terkandung dalam keterkaitan ayat-ayatnya. Mereka 

menggunakan analogi al-Qur’an seperti kumpulan bintang di langit yang meskipun 

terpisah, tetap saling berhubungan melalui cahaya yang memancar. Tokoh-tokoh yang 

memberikan penekanan pada pemahaman hubungan antar ayat ini antara lain Abu Bakar 

Ibnu Al-Arabi, Fakhr al-Din al-Razi, al-Biqai, al-Zarkasyi, al-Sayuthi, serta al-Zarqani, 

yang juga menambah kajian tentang koherensi teks dalam kitab suci tersebut.37 

Dalam karya monumentalnya “Siraj al-Muridin”, Abu Bakar Ibnu Al-Arabi 

menjelaskan bahwa hubungan antar ayat bagai kalimat-kalimat yang membawa makna, 

penjelasan, dan pengetahuan saling terkait satu sama lain. Fakhr al-Din al-Razi (wafat 

606 H) menekankan bahwa akal sehat berperan penting dalam menguak berbagai 

rumusan tersembunyi dalam al-Qur’an. Sementara itu, Muhyi al-Din Ibnu Arabi 

memastikan adanya keterkaitan logistik antara ayat-ayat, baik yang mendahului maupun 

yang mengikutinya, sebagai bagian dari Kalam Ilahi, serta menegaskan bahwa makna 

ayat menjadi lebih utuh jika dipahami dalam konteks komprehensif dengan ayat lain. Al-

Biqai menambahkan bahwa ilmu yang berbasis rasionalitas dalam kajian al-Qur’an 

berupaya memahami dasar susunan bagian-bagian teks, mengungkap rahasia retorika 

tingkat tinggi, dan mencapai pemahaman makna serta tujuan dari huruf dan kalimat yang 

membentuk kitab suci tersebut.38 

Al-Sayuti menyatakan bahwa Muna>sabah merupakan ilmu yang mulia, namun 

hanya sedikit ulama tafsir yang mendalami bidang ini karena subtilitas dan kehalusan 

susunan ayat-ayat al-Qur’an. Keistimewaan tersebut tercermin dalam keunikan susunan 

 

37Muhammad Alawy Rangkuti and Milhan, “Munasabah Al- Qur’an Menurut Perspektif Ulama,” 

INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research Volume 4, no. 4 (2024): h. 42–56, https://doi.org/ 

10.31004/ innovative.v4i4.12835%0Ahttps://j-innovative.org/index.php/Innovative%0AMunasabah. 

38Mia Fitriah Elkarimah, ‘Munasabah in the Perspective of Science of the Qur’an: Study of Al-

Burhan Fi Ulumul Quran Works of Al-Zarkasyi, h. 76. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

100 

syairnya, tata pelafalan, dan kandungan makna yang terkandung di dalamnya.39 

Sementara itu, al-Zarqani menjelaskan bahwa ketika al-Qur’an dibacakan, keakuratan 

narasi, keindahan bahasa, tingkat gaya yang tinggi, serta eratnya hubungan antara ayat-

ayatnya menjadi sangat tampak. Ia memandang al-Qur’an sebagai suatu kesatuan yang 

utuh meskipun terdiri atas bagian-bagian yang tersusun secara terpisah. Melalui 

pencampuran konsep ini, al-Zarqani menegaskan adanya keterkaitan dan korelasi yang 

mendalam antara ayat-ayat dan huruf-huruf dalam al-Qur’an dengan ayat dan huruf yang 

mengiringi maupun pendahulunya. Hal ini mengindikasikan bahwa pemahaman terhadap 

al-Qur’an tidak bisa hanya fokus pada analisis bagian-bagiannya secara terpisah, 

melainkan harus memperhatikan hubungan integral antar unsur dalam keseluruhan 

konteks wahyu.40 

Ulama yang Kontra 

Sejumlah ulama menolak pengakuan terhadap konsep Muna>sabah dalam al-Qur’an, 

dengan alasan bahwa upaya mencari korelasi antar ayat sering kali dianggap sebagai 

pemaksaan (takalluf) yang bertentangan dengan prinsip-prinsip syari'at. Di antara tokoh 

paling vokal yang menolak pandangan ini adalah 'Izzuddin bin Abdi al-Salam dan Imam 

al-Syaukan.41 Izzuddin bin Abdi al-Salam mengakui bahwa meskipun Muna>sabah 

merupakan ilmu yang bermanfaat, keterkaitan antar ayat harus didasarkan pada hubungan 

yang jelas dan sahih. Ia menegaskan bahwa jika ayat-ayat diturunkan dalam konteks yang 

berlainan, maka pencarian hubungan seperti itu tidak dianjurkan karena hal tersebut 

berpotensi menjadi pemaksaan makna yang tidak relevan dan bersandar pada dasar yang 

lemah. Dengan demikian, ia menerapkan kriteria yang ketat dalam menentukan 

keterkaitan antar ayat, mengingat bahwa hukum dan ketentuan syari’at dalam al-Qur’an 

dapat berbeda sesuai konteksnya.42 

 

39Sufian Suri, Kuliah Ilmu-Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir, ed. Syahrizal, Cet. 1, vol. 5 (CV. Sefa Bumi 

Persada, 2020), h. 58. 

40Gagah Daruhadi, “Munasabah Science of the Qur’an,” International Journal of Social Service and 

Research 4, no. 8 (2024): h. 1–18, https://doi.org/10.46799/ijssr.v4i8.900. 

41Sabiqa Balqis Suroyya, “Pro Dan Kontra Ilmu Munasabah Dalam Al-Qur’an,” Media Santri NU, 

2023, https://mediasantrinu.com/4202-2-pro-kontra-ilmu-munasabah-dalam-al-quran/. Diakses pada 22 

oktober 2024. 

42Arifana Nur Kholiq, “Relevansi Qiyas Dalam Istinbath Hukum Kontemporer,” Isti’dal 1, no. 2 

(2014): h. 67–80, https://ejournal.unisnu.ac.id/JSHI/article/viewFile/326/604. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

101 

Pemikiran senada juga disampaikan oleh Dr. Shubhi Al-Sholih yang menekankan 

bahwa ilmu Muna>sabah sebaiknya digunakan hanya dalam kerangka kesatuan hukum dan 

alasan yang terkait, terutama saat mengkaji ayat-ayat pada bagian awal dan akhir surat. 

Ia berargumen bahwa apabila suatu ayat muncul dalam konteks yang berbeda, maka 

pencarian hubungan Muna>sabah menjadi tidak relevan dan berpotensi menimbulkan 

pemaksaan makna. Baik Izzuddin maupun Shubhi Al-Sholih tidak menolak keberadaan 

ilmu Muna>sabah secara keseluruhan, melainkan tekanan pentingnya menjaga kohesi 

dalam konteks hukum dan rasionalitas analisis agar analisis tersebut tetap valid dan tidak 

terkesan dipaksakan.43 

Imam Al-Shaukani memikirkan kecenderungan sebagian ulama yang 

menghabiskan waktu membahas aspek-aspek al-Qur’an yang dianggap tidak rasional dan 

kurang memberikan manfaat praktis. Ia menyoroti bahwa sejumlah ulama seringkali 

terlibat dalam diskusi yang didasarkan pada rasionalisasi yang dianggap tidak sesuai 

mengenai berbagai topik yang terkait dengan Kitab Allah SWT. Para ulama tersebut 

mencoba menelaah dalil-dalil dalam ayat-ayat al-Qur’an dengan tujuan mengungkap 

rahasia yang tersembunyi dalam susunan dan urutan ayat-ayat tersebut. Mereka berusaha 

mengidentifikasi alasan dibalik hubungan antar ayat dengan menggunakan prinsip-

prinsip keadilan, retorika, dan terutama dalam kerangka Kalam Ilahi. Namun demikian, 

al-Shauqani menolak metode tersebut dengan argumen bahwa pemaksaan logika secara 

berlebihan dalam menafsirkan al-Qur’an berpotensi menghasilkan penafsiran yang salah. 

Ia menekankan pentingnya menjaga keutuhan dan keotentikan pemahaman terhadap al-

Qur’an tanpa terjebak pada upaya pemaksaan makna yang tidak berdasar. 

Faktor- Faktor Terjadinya Pro Kontra diantara Ulama 

Pertama, yaitu terdapat perbedaan pemahaman mengenai hakekat dan cakupan 

mukjizat al-Qur’an. Sebagian ulama yang mendukung Muna>sabah beranggapan bahwa 

keterpaduan dan hubungan antaraayat merupakan bagian esensial dari i'jaz al-Qur’an. 

Mereka meyakini bahwa setiap keterkaitan, termasuk yang sangat halus sekalipun, 

menjadi bukti keagungan susunan ilahiah.44 Sebaliknya, kelompok yang skeptis atau 

menolak Muna>sabah cenderung meyakini bahwa mukjizat al-Qur’an lebih banyak terkait 

 

43Rangkuti and Milhan, Munasabah Al- Qur’an Menurut Perspektif Ulama, h. 47. 

44Muhammad Iqbal, Al-Qur’an Imamku, ed. Team Azkiya, Cet. perta (Jakarta: Azkiya Publising, 

2018), h. 81. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

102 

dengan aspek kebahasaan, norma hukum, atau informasi gaib, tanpa perlu memaksakan 

adanya korelasi pada setiap detail ayat atau surah yang bisa jadi merupakan fenomena 

kebetulan atau produk interpretasi subjektif. 

Kedua, yaitu perbedaan metodologi dalam pendekatan tafsir juga menjadi sumber 

yang mendasarinya. Ulama yang menekankan aspek naqli, termasuk peran riwayat dan 

asbabun nuzul sebagai fondasi utama tafsir, berasumsi bahwa penerapan Muna>sabah 

tanpa dasar riwayat yang jelas atau tanpa memperhatikan konteks historis dapat 

menimbulkan tafsir yang keluar dari maksud asli wahyu. Sebaliknya, para mufasir yang 

condong pada pendekatan ra’yi> (rasional) ataupun dira>yah (pemahaman mendalam) 

memandang Muna>sabah sebagai instrumen penting yang dapat mengungkap keterpaduan 

tematik dan logistik dalam al-Qur'an, meski tidak didukung oleh riwayat khusus. 

Ketiga, kekhawatiran atas potensi subjektivitas dan pemaksaan makna menjadi 

alasan utama penolakan terhadap Muna>sabah. Para ulama yang skeptis was-was bahwa 

upaya yang berlebihan dalam menemukan keterkaitan dapat berakhir pada takalluf 

pemaksaan arti yang tidak berdasar pada tekstual yang kuat dan berdampak pada distorsi 

tafsir.45 Mereka berargumen bahwa tidak semua ayat ataupun surah harus memiliki 

hubungan eksplisit, dan pencarian yang berlebihan dapat mengurangi objektivitas proses 

penafsiran. Sementara itu, pendukung Muna>sabah menegaskan bahwa dengan penerapan 

kaidah yang ketat, konsep ini justru membantu pemahaman makna sekaligus mencegah 

interpretasi yang parsial. 

Keempat, yaitu pandangan yang berbeda mengenai kesempurnaan al-Qur’an 

mempengaruhi sikap terhadap Muna>sabah. Sebagian ulama berpendapat bahwa al-Qur'an 

sudah sempurna dan jelas secara inheren, sehingga pencarian hubungan implisit secara 

berlebihan dianggap sebagai usaha yang tidak diperlukan untuk “menyempurnakan” 

sebuah kesempurnaan. Di sisi lain, para pendukung Muna>sabah menilai bahwa 

pendekatan ini justru mampu mengungkap dimensi kesempurnaan yang tersembunyi, 

menunjukkan kesatuan dan keharmonisan yang menyeluruh dalam struktur al-Qur’an. 

Dengan menelaah beragam faktor tersebut, kajian ini dapat mengilustrasikan bahwa 

kontroversi seputar Muna>sabah bukan sekedar kejadian sederhana, melainkan merupakan 

manifestasi dari perbedaan mendalam dalam aspek metodologis, epistemologis, serta 

 
45Khairuddin Hasballah et al., “Identifying ’Illat through Munasabah in Islamic Law: A Perspective 

of Imam Al-Ghazali,” Samarah 5, no. 2 (2021): h. 598–618, https://doi.org/10.22373/sjhk.v5i2.10914. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

103 

perspektif teologis di kalangan ulama terhadap al-Qur’an. Hal ini sekaligus 

mencerminkan dinamika intelektual yang kaya dan terus berlangsung dalam tradisi 

keilmuan Islam. 

Khazanah Memahami Pandangan Ulama Mengenai Muna>sabah 

Argumen yang harus dibangun adalah bahwa adanya perbedaan pandangan tentang 

Muna>sabah secara gamblang merefleksikan sifat dinamis dan adaptif dari tradisi 

keilmuan Islam itu sendiri. Islam bukanlah dogma statis yang menuntut keseragaman 

mutlak dalam setiap detail interpretatif.46 Sebaliknya, ia mendorong ijtihad dan pemikiran 

kritis. Perdebatan seputar Muna>sabah adalah contoh nyata bagaimana ulama, dari 

berbagai mazhab dan latar belakang, telah berinteraksi dengan teks al-Qur’an 

menggunakan kerangka metodologis yang berbeda, namun selalu dalam koridor prinsip-

prinsip dasar syariat.47 

Oleh karena itu, alih-alih hanya mendeskripsikan “siapa berpendapat apa,” kiranya 

kita harus membongkar alasan di balik setiap pandangan. Misalnya: Mengapa ulama 

seperti al-Biqa’i dan al-Suyuthi begitu gigih dalam mengembangkan Muna>sabah, yang 

mana argumen mereka cenderung berpusat pada keyakinan akan koherensi ilahi al-

Qur’an yang sempurna, di mana setiap ayat dan surah memiliki hubungan yang disengaja 

oleh Allah SWT. Bagi mereka, menemukan Muna>sabah adalah bagian dari pengungkapan 

i'jaz (kemukjizatan) dan keindahan retorika al-Qur’an.48 

Sebaliknya, mengapa ada ulama yang skeptis atau bahkan menolak Muna>sabah 

secara sebagian atau keseluruhan, seperti sebagian ulama dari mazhab Zhahiri atau yang 

sangat menekankan asbabun nuzul, kemungkinan mereka berargumen bahwa terlalu jauh 

mencari Muna>sabah bisa jatuh pada takalluf (memaksakan makna), mengabaikan konteks 

historis turunnya ayat, atau bahkan berpotensi menjustifikasi penafsiran yang tidak 

otentik. Kekhawatiran mereka berpusat pada objektivitas penafsiran dan menjaga 

kemurnian makna al-Qur’an dari subjektivitas penafsir. 

 

46SARDANA, PONDASI DASAR MEMAHAMI ULUMUL QUR’AN, ed. M.Ag Syaiful Arief and 

Suwandi, Cet. Perta (Jakarta: Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan Tafsir Fakultas Ushuluddin PTIQ Jakarta, 

2023), h. 102. 

47Ari Hendri, “Problematika Teori Munasabah Al-Quran,” Tafsere 7, no. 1 (2019): h. 81–101. 

48A. Mustofa Kamal, ULUM AL-QUR’AN, Penambahan Natrium Benzoat Dan Kalium Sorbat 

(Antiinversi) Dan Kecepatan Pengadukan Sebagai Upaya Penghambatan Reaksi Inversi Pada Nira Tebu, 

Cet. Perta (Jawa Barat: Widina Medi Utama, 2014), h. 35. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

104 

Dengan menganalisis dan memaknai argumen-argumen tersebut, kita tidak hanya 

menelusuri data, tetapi juga menunjukkan bahwa keberagaman interpretasi ini adalah 

bukti kekayaan intelektual dan kematangan keilmuan Islam. Hal ini menandakan bahwa 

ilmu-ilmu Islam tidak takut terhadap dialektika dan perdebatan, asalkan berpegang pada 

prinsip al-Qur’an dan Sunnah, serta tujuan-tujuan syariat. 

Refleksi Atas Perbedaan Pandangan Ulama 

Dalam upaya menjembatani perbedaan pandangan ulama tentang Muna>sabah, 

penulis mendorong pembentukan suatu kerangka teoritik baru yang tidak memihak salah 

satu sisi, melainkan mengakomodasi kekuatan argumen dari kedua belah pihak dalam 

konteks tertentu. Pendekatan tersebut kiranya menegaskan bahwa Muna>sabah merupakan 

instrumen interpretatif yang sahih dan esensial, terutama dalam memahami koherensi 

tematik serta keindahan retoris al-Qur’an, sekaligus membuka dimensi kemukjizatan 

(i’jaz) yang melekat pada teks suci tersebut. Dengan demikian, Muna>sabah dianggap 

penting untuk menegaskan kesatuan dan keharmonisan al-Qur’an secara menyeluruh. 

Namun demikian, penafsiran menggunakan Muna>sabah harus dipandu oleh aturan 

ketat guna menghindari pemaksaan makna (takalluf) dan interpretasi yang bersifat 

subyektif. Beberapa batasan yang dapat mencakup yaitu: pertama, penekanan pada 

sumber sejarah yang sah seperti asbabun nuzul agar Muna>sabah tidak bertentangan 

dengan konteks asli turunnya ayat, kedua, pengakuan hanya terhadap hubungan-

hubungan yang memiliki kejelasan dan rasionalitas yang kuat, menolak spekulasi tanpa 

dasar, ketiga, menyediakan fungsi maqasidi atau tujuan syari’ah agar Muna>sabah 

mendukung tafsir yang selaras dengan nilai-nilai syariah dan tidak mengarah pada 

penyimpangan serta, keempat, pengakuan bahwa tingkat koherensi antar ayat dan surat 

dapat bervariasi, dengan beberapa hubungan yang lebih eksplisit dan kuat dibandingkan 

yang lain. 

Kerangka konseptual yang diusulkan tersebut kiranya dapat disebut sebagai 

“Muna>sabah Proposisional Kontekstual,” memandang Muna>sabah bukan sekedar 

keterkaitan intrinsik antar ayat atau surat, melainkan juga sebagai proposisi interpretatif 

yang wajib diuji secara ketat berdasarkan konteks tekstual internal al-Qur’an, latar sejarah 

asbabun nuzul, dan aspek linguistik serta stilistika kitab suci. Proposisi ini berfungsi 

sebagai hipotesis kerja yang mendukung penafsiran holistik, tetapi tetap bersifat terbuka 

untuk direvisi apabila terdapat dalil yang lebih kuat. Dan pada akhirnya, pendekatan ini 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

105 

tidak berupaya menghapus atau meniadakan perbedaan pandangan diantara ulama, akan 

tetapi menyediakan kerangka metodologi yang memfasilitasi keberlangsungan dialog 

yang konstruktif antara berbagai posisi yang ada. 

Kesimpulan 

Penelitian ini mengkaji kontroversi yang terjadi di antara para ulama terkait konsep 

Muna>sabah dalam al-Qur’an, yaitu upaya memahami keterkaitan makna antar ayat dan 

surah yang tidak disusun berdasarkan urutan kronologis turunnya wahyu. Sejarah 

perkembangan Muna>sabah menunjukkan perpindahan dari pemahaman yang bersifat 

alami menuju suatu disiplin ilmu yang lebih sistematis, dengan puncak perkembangan 

pada abad ke-9 hingga ke-10 Hijriah melalui karya-karya seperti Asrar Tartib al-Qur’an 

karya Imam al-Suyuthi. Para pendukung Muna>sabah memandangnya sebagai manifestasi 

keindahan dan kemukjizatan al-Qur’an yang membantu membuka rahasia serta hikmah 

tersirat dalam susunan ayat-ayatnya. Sementara itu, ulama penentang seperti 'Izzuddin 

bin Abdi al-Salam dan Imam al-Syaukani berasumsi bahwa penerapan Muna>sabah secara 

berlebihan berpotensi memaksakan makna dan mengabaikan konteks wahyu sejarah. 

Perbedaan pandangan tersebut didasarkan pada berbagai faktor, meliputi 

pemahaman yang berbeda terhadap mukjizat al-Qur’an, pendekatan metodologis dalam 

penafsiran, serta kekhawatiran terhadap potensi subjektivitas. Sebagai upaya 

menjembatani perbedaan ini, penelitian mengusulkan pengembangan kerangka kerja 

“Muna>sabah Proposisional Kontekstual.” Kerangka ini mengakui pentingnya Muna>sabah 

sebagai alat interpretasi, namun menegaskan perlunya batasan yang ketat, termasuk 

mempertimbangkan konteks sejarah (asbabun nuzul) dan kesesuaian dengan tujuan 

syariat (maqasid syariah), guna menghindari pemaksaan makna dan menjaga objektivitas 

dalam penafsiran. Dengan pendekatan ini, diharapkan tercipta ruang dialog yang 

konstruktif antara berbagai sikap di kalangan ulama. 

Daftar Pustaka 

Artikel Jurnal 

Abdul Rahman Said, Rukman, M. Ilham, Mikdar Rusdi, and Muhammad Majdy 

Amiruddin. “A Critical Review of Traditional Wisdom in the Quran: Exploring the 

Value of Siri’ in Surah Yusuf.” Jurnal Adabiyah 22, no. 1 (2022): h. 88–112. 

https://doi.org/10.24252/jad.v22i1a5. 

Adlim, Ahmad Fauzul. “Teori Munasabah Dan Aplikasinya Dalam Al-Qur’an.” Al 

Furqan: Jurnal Ilmu Al Quran Dan Tafsir 1, no. 1 (2018): h. 14–30. 

Aljuraimy, and A. Halil Thahir. “Maqasid Qs. Al-Fiil: Koneksitas Munasabah Dan Al-

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

106 

Kulliyat Al-Khams.” An-Nuha : Jurnal Kajian Islam, Pendidikan, Budaya Dan 

Sosial 6, no. 2 (2019): h. 63–82. https://doi.org/10.36835/annuha.v6i2.333. 

Anjani, Reva Sheptiya. “Al-Qur’an Dan Hadist Sumber Hukum Dan Pedoman Hidup 

Umat Muslim.” Jurnal Region: Jurnal Agama, Sosial, Dan Budaya 1, no. 6 (2023): 

h. 21–41. 

Assyakurrohim, Dimas, Dewa Ikhram, Rusdy A Sirodj, and Muhammad Win Afgani. 

“Case Study Method in Qualitative Research.” Jurnal Pendidikan Sains Dan 

Komputer 3, no. 01 (2022): h. 1–9. 

Daruhadi, Gagah. “Munasabah Science of the Qur’an.” International Journal of Social 

Service and Research 4, no. 8 (2024): h. 1–18. 

https://doi.org/10.46799/ijssr.v4i8.900. 

Dozan, Wely. “KAJIAN TOKOH PEMIKIRAN TAFSIR DI INDONESIA (Telaah 

Metodologi, Kontekstualisasi Terhadap Penafsiran).” Ijtima’i: Jurnal 

Pengembangan Masyarakat Islam 13, no. 2 (2020): h. 25–56. 

http://ejournal.radenintan.ac.id/index.php/ijtimaiyya/index. 

Elkarimah, Mia Fitriah. “Munasabah in the Perspective of Science of the Qur’an: Study 

of Al-Burhan Fi Ulumul Quran Works of Al-Zarkasyi (D. 749 H).” Al-Risalah 14, 

no. 1 (2022): h. 47–61. https://doi.org/10.34005/alrisalah.v14i1.2209. 

Fadli, Muhammad Rijal. “Memahami Desain Metode Penelitian Kualitatif.” Humanika 

21, no. 1 (2021): h. 33–54. https://doi.org/10.21831/hum.v21i1.38075. 

Fajri, M. “Jurnal Al-Wajid Structure and the Emergency of Community Jurnal Al-Wajid.” 

Jurnal Al-Wajid 2, no. 1 (2021): h. 1–18. 

Faruq, Umar Al-, Moh Nauval Karim, Mahera Yogi, Munirotud Diyanah, and Annisa 

Rif’atul. “Al Munasabah Dan Hal-Hal Yang Berkaitan Dengannya.” Jurnal 

Pendidikan Islam 1, no. 3 (2024): h. 18-39. https://doi.org/10.47134/pjpi.v1i3.462. 

Fatih, Muhammad. “Konsep Keserasian Al-Qur’an Dalam Tafsir Mafatihul Ghaib Karya 

Fakhruddin Ar-Razi: Perspektif Ilmu Munasabah.” PROGRESSA: Journal of 

Islamic Religious Instruction 6, no. 2 (2022): h. 1–18. 

https://doi.org/10.32616/pgr.v6.2.419.1-18. 

Hanapi, Abdullah. “Antropologi Al-Qur’an Dalam Diskurus ’Ulum Al-Qur’an 

Kontemporer.” Maghza: Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 8, no. 1 (2023): h. 45–

69. https://ejournal.uinsaizu.ac.id/index.php/maghza/article/view/7097. 

Hasballah, Khairuddin, Andi Darna, Wardana Said, Hajarul Akbar, Ihdi Karim Makinara, 

and Faisal Fauzan. “Identifying ’Illat through Munasabah in Islamic Law: A 

Perspective of Imam Al-Ghazali.” Samarah 5, no. 2 (2021): h. 198–218. 

https://doi.org/10.22373/sjhk.v5i2.10914. 

Hendri, Ari. “Problematika Teori Munasabah Al-Quran.” Tafsere 7, no. 1 (2019): h. 81–

101. 

Keberhasilah, Al-quran Studi, and Khadijah Dalam. “Nida’ Al-Qur’an, Vol. 20, No. 1, 

Tahun 2022 Https://Ejurnal.Iiq.Ac.Id/Index.Php/Nidaquran” 20, no. 1 (2022): h. 

39–50. 

Kholiq, Abdul. “Kontradiksi Ayat Dalam Al-Qur’an.” Al-Dhikra: Jurnal Studi Quran 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

107 

Dan Hadis 3, no. 1 (2021): h. 39–54. 

Kholiq, Arifana Nur. “Relevansi Qiyas Dalam Istinbath Hukum Kontemporer.” Isti’dal 1, 

no. 2 (2014): h. 60–80. https://ejournal.unisnu.ac.id/JSHI/article/viewFile/326/604. 

Khotib, A. Baijuri. “Corak Penafsiran Al-Qur’an Corak Penafsiran Al-Qur’an (Periode 

Klasik – Modern).” Hikamuna 1, no. 1 (2016): h. 121-146. 

Murtadlo, Ghulam, Anggrayny Khusnul Khotimah, Dina Alawiyah, Elza Elviana, Yanwar 

Cahyo Nugroho, and Zulfi Ayuni. “Mendalami Living Qur’an: Analisis Pendidikan 

Dalam Memahami Dan Menghidupkan Al-Qur’an.” PANDU : Jurnal Pendidikan 

Anak Dan Pendidikan Umum 1, no. 2 (2023): h. 12–28. 

https://doi.org/10.59966/pandu.v1i2.206. 

Noor, Arif. “FAWATIH AL-SUWAR DAN MUNASABAH DALAM AL-QUR’AN : 

Ragam, Kaitan Dengan Pesan Surat Dan Nilai-Nilai Pendidikannya” 8 (2019): h. 

19–32. 

Nury, Mumammad Yuchbibun. “Tafsir Komprehensif Terhadap Ayat-Ayat Ekonomi 

Dalam Al-Qur ’ An.” Manarul Quran: Jurnal Studi Islam 24, no. 1 (2024): h. 10–

26. 

Rangkuti, Muhammad Alawy, and Milhan. “Munasabah Al- Qur’an Menurut Perspektif 

Ulama.” INNOVATIVE: Journal Of Social Science Research Volume 4, no. 4 

(2024): h. 42–56. https://doi.org/10.31004/innovative.v4i4.12835%0Ahttps://j-

innovative.org/index.php/Innovative%0AMunasabah. 

Ridwan, Muannif, Suhar AM, Bahrul Ulum, and Fauzi Muhammad. “Pentingnya 

Penerapan Literature Review Pada Penelitian Ilmiah.” Jurnal Masohi 2, no. 1 

(2021): h. 42-60. https://doi.org/10.36339/jmas.v2i1.427. 

Rusandi, and Muhammad Rusli. “Merancang Penelitian Kualitatif Dasar/Deskriptif Dan 

Studi Kasus.” Al-Ubudiyah: Jurnal Pendidikan Dan Studi Islam 2, no. 1 (2021): h. 

48–60. https://doi.org/10.55623/au.v2i1.18. 

Sciences, Law, and Esra Yildirim. “Baydawi’s Explanations for Omission Issues at Tafsir 

Anwar Al -Tanzil Wa-Asrar Al-Ta’wil: Analitical Study” 48, no. 4 (2021): h. 56–

68. 

Syarif, Nasrul. “Pendekatan Semiotika Dalam Studi Al-Qur’an.” An-Nida’: Jurnal Prodi 

Komunikasi Penyiaran Islam Vol. 5, no. 1, Januari (2018): h. 94–108. https://e-

jurnal.stail.ac.id/index.php/annida/article/download/50/46. 

Yamani, Moh. Tulus. “Memahami Al-Qur ’ an Dengan Metode Tafsir Maudhui.” Jurnal 

PAI 1, no. 2 (2015): h. 73–91. 

Yusron, M Agus. “TAFAKKUR : Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir INDONESIA.” 

Jurnal Ilmu Al-Qur’an Dan Tafsir 3 (2022): h. 165-189. 

Yusuf, M.S. “Penggunaan Ilmu Munâsabah Dalam Istinbâth Hukum.” Tajdid 26, no. 2 

(2019): h. 90-117. https://doi.org/10.36667/tajdid.v26i2.332. 

Zainul Muttaqien, Moh, Muhammad Syawwaludin Nur, and Fatimah Aprilia. “Konsep 

Pemimpin Menurut Sayyid Quthb Dan M Quraish Shihab Dalam Tafsir Fi Zhilal 

Al-Quran Dan Tafsir Misbah.” Jurnal Multidisiplin Indonesia 1, no. 3 (2022): h. 

34–51. https://doi.org/10.58344/jmi.v1i3.186. 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq


Volume 4 Nomor 2 (Juli-Desember 2025): 89-108 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq 

 

108 

Zulfikar, Eko, Abdul Kher, and Kusnadi Kusnadi. “Munasabah Al-Qur’an Surah Juz 

‘Amma: Relasi Antara Kandungan Makna Dengan Nama.” Jurnal Semiotika-Q: 

Kajian Ilmu Al-Quran Dan Tafsir 4, no. 1 (2024): h. 41–66. 

https://doi.org/10.19109/jsq.v4i1.21870. 

Buku 

Asiva Noor Rachmayani. METODOLI ILMU TAFSIR. Edited by M.Ag H. Habib. Fathul 

Maj. Idea Press Yogyakarta Alamat: Diro Jalan Amarta, Pendowoharjo, Sewon 

Bantul Yogyakarta, T, 2015. 

Said, Hasani Ahmad, Diskursus Munasbah Al-Qur’an Dalam Tafsir Al-Misbah, ed. by 

Nur laily Nusroh and Abd. Manaf, cet. perta Jakarta: AMZAH, 2015. 

Iqbal, Muhammad. Al-Qur’an Imamku. Edited by Team Azkiya. Cet. perta. Jakarta: 

Azkiya Publising, 2018. 

Kamal, A. Mustofa. ULUM AL-QUR’AN. Penambahan Natrium Benzoat Dan Kalium 

Sorbat (Antiinversi) Dan Kecepatan Pengadukan Sebagai Upaya Penghambatan 

Reaksi Inversi Pada Nira Tebu. Cet. Perta. Jawa Barat: Widina Medi Utama, 2014. 

SARDANA. PONDASI DASAR MEMAHAMI ULUMUL QUR’AN. Edited by M.Ag 

Syaiful Arief dan Suwandi. Cet. Perta. Jakarta: Program Studi Ilmu Al-Qur’an dan 

Tafsir Fakultas Ushuluddin PTIQ Jakarta, 2023. 

Zuhdi, Achmad, Suqiyah Musafa’ah, Abd.kholid, Khoiroh Muflihatul, and Abid Rohman. 

Book Studi Al-Qur’an. Edited by Wahidah Zeein Br.Siregar, Lilik Huriyah, Anriani 

Samsuri, and Fitriah. Cetakan 1. Surabaya, 2016. 

Internet Website 

Suroyya, Sabiqa Balqis, ‘Pro Dan Kontra Ilmu Munasabah Dalam Al-Qur’an’, Media 

Santri NU, 2023 https://mediasantrinu.com/4202-2-pro-kontra-ilmu-Munasabah-

dalam-al-quran/, diakses pada 22 Oktober 2024. 

Qudsia, Miatul, ‘Munasabah Al-Quran: Inspirator Teori Baru Dalam Penafsiran’, 

Tafsirkebangsaan.Id, 2020 https://tafsiralquran.id/Munasabah-al-quran-inspirator-

teori-baru-dalam-penafsiran/, diakses pada 22 Oktober 2024. 

 

This work is licensed under a Creative Commons Attribution-ShareAlike 4.0 

International License. 

 

https://ejournal.iaingorontalo.ac.id/index.php/aq
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

