
Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

27 
 

MANAJEMEN PEMBELAJARAN DI PONDOK PESANTREN 

SYEKH AMILUDDIN DI SIJUNJUNG 

LEARNING MANAGEMENT AT SYEKH AMILUDDIN ISLAMIC 

BOARDING SCHOOL IN SIJUNJUNG 

Ismiati Irzain 

Pondok Pesantren Syekh Amiluddin Sijunjung, Sumatera Barat 
Email: iirzain@gmail.com  

 

ABSTRAK 

Pondok pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan tertua di Indonesia. Dalam perkembangannya 

pesantren sudah banyak tokoh-tokoh bangsa. Semua itu tidak terlepas dari manajemen pembelajaran yang 

terdapat dipesantren. Pesantren Syekh Amiluddin merupakan salah satu pesantren yang terletak di jorong 

pudak, nagari sijunjung, kecamatan sijunjung, kabupaten sijunjung memiliki sistem yang juga mampu 

melahirkan pemimpin bagi tamatannya. Penelitian ini menggunakan metode penelitian kulitatif. Untuk 

memperoleh  informasi peneliti menggunakan teknik wawancara, observasi dan dokumentasi. Artikel ini 

menemukan bahwa manajemen pendidikan dipesantren Syekh Amiluddin bersifat dinamis hal itu dilihat 

dari segi bangunan, metode pembelajaran dan peranan pimpinan pondok sebagai tokoh sentral dalam 

memanagemen pondok pesantren. Sehingga tamatan dari pondok pesantren ini mayoritas menjadi 

pemimpin setelah menamatkan pendidikannya. Salah satu metode yang digunakan oleh pimpinan pesantren 

adalah dengan terus melakukan pembinaan kepada santri-santri ditempat baru. Dengan jadwal setiap 

bulannya yang bergantian dari satu derah ke daerah yang lain. 

Kata kunci: Manajemen; Pondok Pesantren; Pemimpin 

 

ABSTRACT 

Islamic boarding school is one of the oldest educational institutions in Indonesia. In its development, the 

pesantren has many national figures. All of that can not be separated from the management of learning 

contained in the Islamic boarding school. The Syekh Amiluddin Islamic Boarding School is one of the 

pesantren located in Jorong Pudak, Sijunjung Nagari, Sijunjung District, Sijunjung District. It has a system 

that is also capable of producing leaders for its graduates. This study uses a qualitative research method. 

To obtain information the researchers used interview, observation and documentation techniques. This 

article finds that the educational management of the Sheikh Amiluddin Islamic boarding school is dynamic, 

it is seen in terms of the building, learning methods and the role of the leader of the boarding school as the 

central figure in managing the boarding school. So that the majority of graduates from this Islamic 

boarding school become leaders after completing their education. One of the methods used by pesantren 

leaders is to continue to provide guidance to students in new places. With a monthly schedule that alternates 

from one region to another. 

Keywords: Management; Islamic boarding school; Leader 

 

 

 

 

 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

28 
 

PENDAHULUAN 

Lembaga pendidikan Islam memainkan fungsi dan perannya sesuai dengan 

tuntutan zamannya(Nizar, 2007). Salah satu lembaga pendidikan Islam di Indonesia 

adalah pesantren. Lembaga ini berkembang melalui proses yang bertahap. Mulai dari 

yang sederhana yaitu surau hingga akhirnya berkembang menjadi pesantren. Pesantren 

juga terbagi dua yaitu yang bersifat tradisional sampai yang bersifat modern. Pesantren 

merupakan induk dari pendidikan Islam di Indonesia. Didirikan karena tuntutan dan 

kebutuhan jaman. Hal ini jika dilihat dari sejarah sesungguhnya pesantren lahir atas 

kesadaran kewajiban dakwah dalam agama Islam. Yakni menyebarkan dan 

mengembangkan ajaran Islam sekaligus mencetak kader-kader ulama atau da’i. 

Perkembangan pendidikan Islam ditandai dengan munculnya pesantren dan 

madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam. Kehadian pesantren tidak dapat dipisahkan 

dari tuntutan umat. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam selalu menjaga 

hubungan yang harmonis dengan masyarakat di sekitarnya sehingga keberadaannya di 

tengah-tengah masyarakat tidak menjadi terasing. Dalam waktu yang sama segala 

aktivitas yang dilakukan di pesantren mendapat dukungan dan apresiasi penuh dari 

masyarakat. 

Pesantren menurut pengertian dasarnya adalah “tempat belajar para santri”, 

sedangkan pondok berarti “rumah atau tempat tinggal sederhana yang terbuat dari 

bambu”. Di samping itu, “pondok” mungkin juga berasal dari bahasa Arab “fanduk” yang 

berarti “hotel atau asrama” (Hasbullah 1999). Nasir mendefinisikan bahwa pondok 

pesantren adalah lembaga keagamaan yang memberikan pendidikan dan pengajaran serta 

mengembangkan dan menyebarkan ilmu agama Islam (Nasir 2005). Pondok pesantren 

merupakan tempat mendapatkan ilmu pengetahuan ditempat tinggal yang sederhana. 

Dengan sistem pembelajaran selama 24 jam dibawah pengasuhan dari ustad dan ustadzah. 

Dalam sejarah perjuangan mengusir penjajahan di Indonesia, pondok pesantren 

banyak memberi andil dalam bidang pendidikan untuk memajukan dan mencerdaskan 

rakyat Indonesia. Perjuangan ini dimulai oleh Pangeran Sabrang Lor (Patih Unus), 

Trenggono, Fatahillah (jaman kerajaan Demak) yang berjuang mengusir Portugis (abad 

ke 15), diteruskan masa Cik Ditiro, Imam Bonjol, Hasanuddin, Pangeran Antasari, 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

29 
 

Pangeran Diponegoro, dan lain-lain sampai pada masa revolusi fisik tahun 1945 (Saridjo 

1982). Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang unik di Indonesia. Lembaga 

pendidikan ini telah berkembang khususnya di Jawa selama berabad-abad. Maulana 

Malik Ibrahim (meninggal 1419 di Gresik Jawa Timur), spiritual father Walisongo, dalam 

masyarakat santri Jawa dipandang sebagai gurunya guru tradisi pesantren di tanah Jawa 

(Zuhri 1979), (Amin Haedari 2004). 

Pesantren di Indonesia memang tumbuh dan berkembang sangat pesat. 

Berdasarkan laporan pemerintah kolonial Belanda, pada abad ke-19 untuk di Jawa saja 

terdapat tidak kurang dari 1.853 buah, dengan jumlah santri tidak kurang 16.500 orang. 

Dari jumlah tersebut belum termasuk pesantren-pesantren yang berkembang di luar Jawa 

terutama Sumatra dan Kalimantan yang suasana keagamaannya terkenal sangat kuat 

(Hasbullah 1999).Pada awal, pesantren hanya berfungsi sebagai alat Islamisasi dan 

sekaligus memadukan tiga unsur pendidikan, yakni ibadah: untuk menanamkan iman, 

tabligh untuk menyebarkan ilmu, dan amal untuk mewujudkan kegiatan kemasyarakatan 

dalam kehidupan sehari-hari (HM. Amin Haedari 2005). 

Meskipun pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke 20 belanda mengelurkan 

ordonansi tetapi, apa yang dapat disaksikan dalam sejarah adalah pertumbuhan 

pendidikan pesantren yang kuatnya dan pesatnya luar biasa. Seperti yang dikatakan 

Zuhairini, ternyata “jiwa Islam tetap terpelihara dengan baik” di Indonesia (Manfrred 

1988). Istilah  selain  pesantren  yang  jenis  lembaga  pendidikan Islam  yang kurang 

lebih memiliki ciri yang sama, yaitu di Jawa kita kenal dengan istilah pesantren, pondok 

atau pondok pesantren, sedangkan di daerah Aceh dengan nama Dayah, rangkang atau 

Muenasah dan adapun di daerah Minangkabau disebut dengan surau (Depag 1986). 

Sebagai lembaga pendidikan lanjut, pesantren merupakan tempat yang 

mengkonsentrasikan para santrinya untuk diasuh, dididik dan diarahkan menjadi manusia 

yang paripurna oleh kyai atau guru. 

Dalam sejarah dalam mengusir penjajahan di Indonesia, pondok pesantren banyak 

memberi andil dalam bidang pendidikan untuk memajukan dan mencerdaskan rakyat 

Indonesia. Seperti perjuangan oleh Pangeran Sabrang Lor (Patih Unus), Trenggono, 

Fatahillah (jaman kerajaan Demak) yang berjuang mengusir Portugis (abad ke 15), 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

30 
 

diteruskan masa Cik Ditiro, Imam Bonjol, Hasanuddin, Pangeran Antasari, Pangeran 

Diponegoro, dan lain-lain sampai pada masa revolusi fisik tahun 1945 (Saridjo 1982). 

Ada pendapat lain menyebutkan bahwa pesantren itu berasal dari tradisi Islam itu 

sendiri, yaitu tradisi tarekat. Pesantren  mempunyai  kaitan  erat  dengan  tempat 

pendidikan yang khas bagi kaum sufi. Hal ini ditandai oleh terbentuknya kelompok-

kelompok organisasi tarekat yang melaksanakan amalan-amalan zikir dan wirid tertentu. 

Dan pemimpin tarekat itu disebut kyai, yang mewajibkan pengikut- pengikutnya untuk 

melaksanakan suluk selama empatpuluh hari dalam satu tahun dengan cara tinggal 

bersama anggota tarekat dalam  sebuah  masjid  untuk  melakukan  kegiatan  ibadah  di 

bawah bimbingan kyai. Disamping mengajarkan amalan tarekat, paraa pengikut itu juga 

diajarkan kitab-kitab agama dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan agama Islam. 

Aktivitas yang dilakukan oleh pengikut-pengikut tarekat ini kemudian dinamakan 

pengajian, yang  dalam  perkembangan selanjutnya lembaga  pengajian  ini   tumbuh   dan   

berkembang  menjadi lembaga pendidikan yang disebut pesantren (Nasution 1992). 

Persoalan historis tentang asal-usul pesantren tidak dapat dipahami secara menyeluruh, 

karena ia adalah sejarah masa lalu yang  sangat tua  sekali,  sehingga membutuhkan 

bahan-bahan dari abad 17 dan 16 atau bahkan sebelumnya (Adi, Pesantren: Sejarah dan 

Perkembangannya 2012) . 

 Lembaga pendidikan di Indonesia terdiri dari pendidikan formal, non formal dan 

informal. Salah satu lembaga pendidikan non formal adalah pesantren. Pondok pesantren 

merupakan salah satu lembaga pendidikan non formal yang tersebar di Indonesia. Dimana 

pondok pesantren lahir ditengah-tengah masyarakat. Setiap pondok pesantren memiliki 

ciri khas yang berbeda-beda tergantung dari bagaimana tipe leadershipnya dan metode 

seperti apa yang diterapkan dalam pembelajarannya. Dahulunya pesantren hanya dikenal 

sebagai lembaga pendidikan agama Islam. Seiring dengan perkembangan teknologi 

pondok pesantren pun menyesuaikan dengan mengajarkan ilmu umum dan disesuaikan 

dengan perkembangan zaman. 

 Keberadaan pesantren merupakan partner yang ideal bagi institusi pemerintah 

untuk bersama-sama meningkatkan mutu pendidikan yang ada di daerah sebagai basis 

bagi pelaksanaan Transformasi sosial melalui penyediaan sumber daya manusia yang 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

31 
 

qualified dan berakhlakul karimah. Terlebih lagi, proses transformasi sosial di era 

otonomi mensyaratkan daerah lebih peka menggali potensi lokal dan kebutuhan 

masyarakatnya sehingga kemampuan yang ada dalam masyarakat dapat dioptimalkan. 

Untuk dapat memainkan peran edukatifnya dalam penyediaan sumber daya manusia yang 

berkualitas mensyaratkan pesantren harus meningkatkan mutu sekaligus memperbaruhi 

model pendidikannya.      

 Hal yang menjadi menarik bagi penulis dalam melakukan penelitina ini adalah 

dizaman yang serba canggih sekarang pesantren Syekh Amiluddin Sijunjung masih bisa 

eksis. Saat penulis meneliti disana kondisi pesantrennya sangat sederhana. Dengan 

berdinding papan dan tempat tidur alakadarnya santrinya yang terdiri dari berbagai daerah 

dan kondisi ekonomi beragam tetap bertahan. Karena mereka sangat menyadari 

pentingnya ilmu agama dan kepemimpinan pimpinan pondok pesantren yang memiliki 

charisma dimata santri. Sehingga mayoritas tamatan pesantren Syekh Amiluddin menjadi 

pemimpin di daerahnya setelah menamatkan pendidikan dipesantren. 

 Silviany lola pada tahun 2012 sudah menulis tentang sistem pendidikan surau ke 

pondok pesantren di pudak Kabupaten Sijunjung Sumatera Barat tahun 1970-2005. 

Sementara penulisan ini focus kepada manajemennya sehingga sampai sekarang masih 

exsis ditengah-tengah beragamnya lembaga pendidikan yang terus berkembang 

dimasyarakat. 

METODE PENELITIAN 

    Penelitian ini merupakan penelitian kulitatif dengan mendeskripsikan manajemen 

di pesantren syekh amiluddin di sijunjung. Teknik pengumpulan data dengan cara 

observasi, wawancara dan dokumentasi. Cara ini dilakukan untuk mendapatkan data yang 

valid dari setiap aspek di pesantren syekh amiluddin. Untuk menjamin keabsahan data 

peneliti menggunakan uji triangulasi data dan sumber data agar data menjadi sahih. 

     Adapun teknik dalam menganalisis data mengikuti rumusan Miles dan Huberman 

dalam Sugiyono yaitu reduksi data, penyajian data, penarikan kesimpulan dan verifikasi 

(Sugiyono 2013). Semua data yang terkumpul peneliti rangkum memilih hal-hal pokok, 

dan memfokuskan pada hal-hal penting sesuai kepentingan penelitian kemudian disajikan 

sesuai dengan tema yang ditekankan berbagai sumber, lalu data dikumpulkan menjadi 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

32 
 

satu tema khusus yang terakhir peneliti akan analisis kebenarannya berikutnya ditarik 

sebuah kesimpulan. 

 

 

HASIL DAN PEMBAHASAN 

Manajemen, dalam bahasa Inggrisnya “management” berarti “ketatalaksanaan, 

tata pimpinan, pengelolaan” (John M. Shaddily 1990). yang dimaksud dari variabel 

manajemen adalah mencakup kegiatan pengelolaan atau ketatalaksanaan untuk mencapai 

tujuan (Terry 1993). Secara spesifik adalah kegiatan perencanaan, pengorganisasian, 

pelaksanaan, dan pengawasan terhadap pengumpulan dan pendistribusian serta 

pendayagunaan pendidikan Islam. 

           Ahmad Tafsir, yang dikutip Abudin Nata (Nata 2001), secara spesifik memberikan 

pengertian pendidikan Islam sebagai sebuah sistem (macro system) adalah suatu kegiatan 

yang di dalamnya mengandung aspek: 

a. Tujuan 

b. Kurikulum 

c. Metode 

d. Pendekatan 

e. Sarana Prasarana 

f. Lingkungan 

g. Guru (pelaksana pendidikan),  

h. Murid 

i. Administrasi dan sebagainya yang antara satu dan lainnya saling berkaitan 

dan membentuk suatu sistem yang terpadu, dengan kewahyuan. 

        Jadi dalam proses pendidikan islam harus terdapat unsur-unsur didalamnya yaitu 

harus ada tujuan, kurikulum, metode, pendekatan, sarana prasarana, lingkungan, guru, 

murid dan administrasi. Semua unsur tersebut saling terkait untuk menciptakan hasil 

pendidikan yang berkualitas. 

Didalam sebuah instansi yang menjdi kontrolnya adalah manajer. Di sebuah 

lembaga pendidikan yang menjadi manajer adalah pimpinannya. Dipesantren syekh 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

33 
 

amaluddin yang menjadi pimpinannya adalah buya Malin Sidi. Manajemen pesantren 

memberikan perhatian pada pelajaran budi pekerti, etika dan kehidupan berbangsa dan 

bernegara yang baik dan benar sehingga lulusan yang dihasilkan akan menjadi manusia 

yang cerdas, profesional dibidangnya dan berperilaku yang baik dan benar. 

 Dalam kehidupan sehari-hari santri hidup secara sederhana yaitu hanya dipondok 

berdinding papan yang berukuran 4x4. Berlantaikan semen, ruangan tersebut juga 

dibatasi untuk tempat tidur dan memasak. Ruangan tersebut dihuni oleh 2-3 orang santri.  

Sebagai lembaga yang sudah sangat senior dalam menyelenggarakan pendidikan 

keagamaan Islam, terdapat acuan yang secara legal dijadikan dasar dalam rangka 

penyelenggaraan Pondok Pesantren sebagai penyelenggara pendidikan baik yang formal 

maupun nonformal. Dengan adanya dasar hukum ini maka menjadi pedoman lembaga, 

yayasan, jajaran pengurus, pengelola maupun pengasuh pondok pesantren dalam 

menjalankan kegiatan kepesantrenan baik secara administratif maupun pengelolaan 

pendidikan di lingkungannya. 

Disini ada 6 aturan yang menjadi dasar hukum dalam penyelenggaraan pondok 

pesantren baik berasal dari UUD 45, Undang-undang, Peraturan Pemerintah, dan 

Peraturan Menteri Agama. Dengan mencermati, mentaati dan melaksanakan aturan dan 

ketentuan dalam dasar hukum ini niscaya lembaga pondok pesantren tidak akan terlepas 

dari rel dalam kehidupan yang baik secara berbangsa dan bernegara. 

Berikut undang undang ataupun peraturan sebagai dasar hukum dalam 

menyelenggarakan pondok pesantren di Negara Kesatuan Republik Indonesia: 

a. Undang-Undang Dasar Tahun 1945; 

b. Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional 

(Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2003 Nomor 78, Tambahan 

Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 4301). 

c. Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan 

Pendidikan Keagamaan (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2007 

Nomor 124, Tambahan Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 4769). 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

34 
 

d. Peraturan Menteri Agama Nomor 13 Tahun 2014 tentang Pendidikan 

Keagamaan Islam (Berita Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor 

822) . 

e. Peraturan Menteri Agama Nomor 18 Tahun 2014 tentang Satuan Pendidikan 

Muadalah pada Pondok Pesantren (Berita Negara Republik Indonesia Tahun 

2014 Nomor 972). 

f. Peraturan Menteri Agama Nomor 71 Tahun 2015 tentang Ma’had Aly (Berita 

Negara Republik Indonesia Tahun 2015 Nomor 1761). 

Dasar hukum diatas diambil atau dikutip dari juknis izin operasional pondok 

pesantren SK Dirjen Pendis nomor 3408 Tahun 2018. (Singorejo 2018) 

Dalam rangka menjaga kelangsungan hidup pesantren, pemerintah telah 

memberikan bimbingan dan bantuan sebagai motivasi agar tetap berkembang sesuai 

dengan tututan dan kebutuhan masyarakat serta pembangunan. Arah perkembangan 

pesantren dititik beratkan pada: 

a. Peningkatan tujuan institusional pesantren dalam kerangka pendidikan nasional 

dan perkembangan potensinya sebagai lembaga sosial di pedesaan. 

b. Peningkatan  kurikulum  dengan  metode  pendidikan,  agar efesiensi dan 

efektivitas perkembangan pesantren terarah, 

c. Menggalakkan pendidikan keterampilan di lingkungan pesantren untuk 

mengembangkan potensi pesantren dalam bidang prasarana sosial dan tarap 

hidup masyarakat, 

d. Menyempurnakan bentuk pesantren dengan madrasah menurut Keputusan 

Bersama Tiga Mentri (SKB 3 Mentri tahun 1975) tentang peningkatan mutu 

pendidikan pada madrasah (Negara 1992). 

Pada dasarnya pesantren sebagai lembaga pendidikan islam, tidak memiliki tujuan 

yang formal tertuang dalam teks tertulis. Tujuan-tujuan tersebut tertuang secara formal 

dalam teks atau hanya berupa konsep-konsep yang tersimpan dalam fikiran pendidik. 

Hal itu tergantung dari kebijakan lembaga yang bersangkutan. 

Untuk mengetahui tujuan pesantren dapat dilakukan melalui wawancara kepada 

kiai atau pengasuh pondok yang bersangkutan. Menurut Mastuhu berdasarkan 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

35 
 

wawancara yang dilakukannya, bahwa tujuan pendidikan pesantren adalah 

menciptakan dan menggambarkan kepribadian muslim yaitu kepribadian yang 

beriman dan bertaqwa kepada tuhan, berakhlak mulia, bermanfaat bagi masyarakat 

atau khidmat kepada mesyarakat dengan jalan menjadi kaula atau abdi masyarakat 

yang diharapkan seperti kepribadian rasul yaitu pelayan masyarakat sebagaimana 

kepribadian Nabi Muhamad SAW, mampu berdiri sendiri, bebas dan teguh dalam 

kepribadian, menyebabkan agama atau menegakkan islam dan kejayaan umat 

ditengah-tengah masyarakat (Izz.al-Islam wa al-muslimin) dan mencintai ilmu dalam 

rangka mengembangkan kepriadian manusia. 

Menurut keputusan hasil musyawarah/lokakarya intensifikasi pengembangan 

pondok pesantren yang dilakukan di Jakarta pada tanggal 2 s/d 6 mei 1978, tujuan 

umum pesantren yaitu membina warga negara agar berkepribadian muslim sesuai 

dengan ajaran-ajaran agama islam dan menanamkan rasa keagamaan tersebut. Pada 

segi kehidupannnya serta menjadikannya sebagai orang yang berguna bagi agama, 

masyarakat dan negara. 

Adapun tujuan khusus pesantren adalah : 

a. Mendidik siswa/santri anggota masyarakat untuk menjadi seorang muslim yang 

bertakwa kepada Allah SWT, berakhlak mulia, memiliki kecerdasan, 

keterampilan dan sehat lahir batin sebagai warga negara yang berpancasila. 

b. Mendidik siswa/santri untuk menjadikan manusia muslim selaku kader-kader 

ulama dan mubaligh yang berjiwa ikhlas, tabah, tangguh, wiraswasta dalam 

mengamalkan sejarah islam secara utuh dan dinamis. 

c. Mendidik siswa/santri untuk memperoleh kepribadian dan mempertebal 

semangat kebangsaan agar dapat menumbuhkan manusia-manusia pembangunan 

dirinya dan bertanggung jawab kepada pembangunan bangsa dan negara. 

d. Mendidik tenaga-tenaga penyuluh pembangunan mikro (keluarga) dan regional 

(pedesaan/masyarakat lingkungannya). 

e. Mendidik siswa/santri agar menjadi tenaga-tenaga yang cakap dalam berbagai 

sektor pembangunan, khususnya pembangunan mental-spiritual. 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

36 
 

f. Mendidik siswa/santri untuk membantu meningkatkan kesejahteraan 

masyarakat lingkungan dalam rangka usaha pembangunan masyarakat bangsa. 

Semua tujuan yang telah disebutkan diatas semuanya dirumuskan melalui 

pemikiran (asumsi), wawancara yang dilakukan oleh peneliti-peneliti sebelumnya 

maupun keputusan musyawarah/loka karya (HS 2006). Seiring dengan laju 

perkembangan masyarakat maka pendidikan pesantren baik tempat, bentuk, hingga 

substansi telah jauh mengalami perubahan. Pesantren tak lagi sesederhana seperti apa 

yang digambarkan seseorang, akan tetapi pesantren dapat mengalami perubahan 

sesuai dengan pertumbuhan dan perkembangan zaman. 

Menurut Yacub ada beberapa pembagian tipologi pondok pesantren (Khosin 

2006) yaitu : 

a. Pesantren Salafi yaitu pesantren yang tetap mempertahankan pelajaran dengan 

kitab-kitab klasik dan tanpa diberikan pengetahuan umum. Model pengajarannya 

pun sebagaimana yang lazim diterapkan dalam pesantren salaf yaitu dengan 

metode sorogan dan weton. 

b. Pesantren Khalafi yaitu pesantren yang menerapkan sistem pengajaran klasikal 

(madrasi) memberikan ilmu umum dan ilmu agama serta juga memberikan 

pendidikan keterampilan. 

c. Pesantren Kilat yaitu pesantren yang berbentuk semacam training dalam waktu 

relatif singkat dan biasa dilaksanakan pada waktu libur sekolah. Pesantren ini 

menitik beratkan pada keterampilan ibadah dan kepemimpinan. Sedangkan santri 

terdiri dari siswa sekolah yang dipandang perlu mengikuti kegiatan keagamaan 

dipesantren kilat. 

d. Pesantren terintegrasi yaitu pesantren yang lebih menekankan pada pendidikan 

vocasional atau kejuruan sebagaimana balai latihan kerja di Departemen Tenaga 

Kerja dengan program yang terintegrasi. Sedangkan santri mayoritas berasal dari 

kalangan anak putus sekolah atau para pencari kerja. 

Sedangkan menurut Mas’ud dkk ada beberapa tipologi atau model pondok 

pesantren yaitu : 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

37 
 

a. Pesantren yang mempertahankan kemurnian identitas asli sebagai tempat 

mendalami ilmu-ilmu agama (tafaqquh fiddin) bagi para santrinya. Semua 

materi yang diajarkan dipesantren ini sepenuhnya bersifat keagamaan 

yang bersumber dari kitab-kitab berbahasa arab (kitab kuning) yang ditulis 

oleh para ulama’ abad pertengahan. Pesantren model ini masih banyak kita 

jumpai hingga sekarang seperti pesantren Lirboyo di Kediri Jawa Timur 

beberapa pesantren di daerah Sarang Kabupaten Rembang Jawa tengah 

dan lain-lain. 

b. Pesantren yang memasukkan materi-materi umum dalam pengajaran 

namun dengan kurikulum yang disusun sendiri menurut kebutuhan dan tak 

mengikuti kurikulum yang ditetapkan pemerintah secara nasional sehingga 

ijazah yang dikeluarkan tak mendapatkan pengakuan dari pemerintah 

sebagai ijazah formal. 

   c. Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan umum di dalam baik 

berbentuk madrasah (sekolah umum berciri khas Islam di dalam naungan 

Departemen Agama) maupun sekolah (sekolah umum di bawah 

Departemen Pendidikan Nasional) dalam berbagai jenjang bahkan ada 

yang sampai Perguruan Tinggi yang tak hanya meliputi fakultas-fakultas 

keagamaan meliankan juga fakultas-fakultas umum. Contohnya adalah 

Pesantren Tebu Ireng di Jombang Jawa Timur. 

d. Pesantren yang merupakan asrama pelajar Islam dimana para santri belajar 

disekolah-sekolah atau perguruan-perguruan tinggi diluarnya. Pendidikan 

agama dipesantren model ini diberikan diluar jam-jam sekolah sehingga 

bisa diikuti oleh semua santrinya. Diperkirakan pesantren model inilah yang 

terbanyak jumlahnya (Mas'ud 2002). 

Kurikulum pondok pesantren meliputi kegiatan-kegiatan intra kurikuler, 

kokurikuler dan ekstra kulikuler serta aktivitas para santri maupun aktivitas para 

kiai sebagai pendidik atau guru. Hasil penelitian Van Den Berg yang dikutip 

Karel. A. Steenbrink menyatakan bahwa pada abad 19 kurikulum atau materi 

pendidikan pesantren masih sulit di rinci, namun secara implisit masih berkisar 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

38 
 

pada materi fiqih, tata bahasa, tafsir, tasauf. Hal ini dapat dipahami bahwa pada 

saat itu proses belajar mengajar pendidikan Islam masih berlangsung di mushola, 

masjid, surau. Kurikulum pengajian masih sederhana yaitu berupa pengajaran 

agama Islam yang meliputi Iman, Islam, Ikhsan (Azhar 2017). 

Jenis pendidikan “pesantren” bersifat nonformal, hanya mempelajari 

ilmu-ilmu agama yang bersumbar pada kitab-kitab klasik. Adapun mata pelajaran 

sebagian pesantren terbatas pada pemberian ilmu yang secara langsung membahas 

masalah Aqidah, Syariah dan Bahasa Arab antara lain: Al-Qur’an dengan tajwid 

dan tafsirnya; Aqaid dan Ilmu Kalam; Fiqih dan Usul Fiqih; Hadist dan 

Mustahalah Hadist; Bahasa Arab dan ilmu alatnya seperti Nahwu, Sharaf, Bayan, 

Ma’ani, Badi’ dan Araudl tarikh, Manthiq dan Tasauf. 

Kurikulum dalam jenis pendidikan “pesantren” berdasarkan tingkat 

kemudahan dan kompleksitas ilmu atau masalah yang dibahas dalam kitab jadi 

ada tingkat awal, tingkat menengah, dan tingkat tinggi yang disesuaikan dengan 

kemampuan santri dengan pedoman bahwa sebelum anak belajar lebih lanjut 

minimal mereka mempelajari kitab-kitab awal keagamaan. Di antar kitab kuning 

populer yang digunakan sebagai bagian kurikulum antara lain: 

a. Kitab Dasar 

Yang termasuk kitab dasar adalah Bina’ (sharaf), awamil (nahwu), Aqidat 

al-Awal (akidah), dan Washaya (akhlak). 

b. Kitab Menengah 

Untuk kitab menengah meliputi Amtsilat al-Tasrifiah (sarf/Tsanawiyah), 

Kailani, Maqshud (sarf/Aliyah), Jurumiah, Imriti, Muthamimah (nahwu/ 

Tsanawiyah), Alfiah Ibn Aqil (nahwu/ Aliyah), Taqrib, Safinah, Sulam Taufiq 

(fiqih/ Tsanawiyah), Bayan (ushul fiqh/Tsanawiyah), Fath al-Mu’in, Fath Qarib, 

Fath al-Fahab, Mahalli Tahrir (fiqih/Aliyah-Khawas); Sanusi Kifyat Awam, 

Jauhar al-Tauhid, al-Husun al-Hamidiyah (Akidah/Tsanawiyah) Dasuki 

(akidah/Aliyah), Tafsir Depag (Tsanawiyah), Jalalain, tafsir Munir, ibn Kasir, al-

Itqon (tafsir –ulum tafsir/Aliyah-Khawas), Bulugh al-Maram, Shahih Muslim, 

Arbain Nawai, Baiquniyah, (hadits/tsanawiyah), Riyadh al-Shalihin, Darratu an 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

39 
 

Nasihin, Minhaj al-Mughis (Hadist-ulumul hadits/Aliyah),Ta’lim al-Mutaalim, 

Bidayah al-Hidayah (akhlak/Tsanawiyah) Ihya Ulumu al-Din, Risalah al-

Muawanah(ahlak/Aliyah), Khulashah Nur al-Yakin (tarikh). 

c. Kitab Besar 

Kitab yang dipelajari kalangan khawas, antara lain kitab Jamu’ al-

Jawami’, al-Nashibah wa al-Nadho’ir (ushul figh), Faht al-Majid (akidah), Jami’ 

al-Bayanli Ahkam al-Qur’an, al Manar (tafsir), dan Shahih Bukhari (hadist). 

Disamping kurikulum yang bersumber dari kitab kuning tersebut, 

pesantren biasanya terdapat kegiatan kokurikuler yang menggambarkan tradisi 

kehidupan pesantren. Di antaranya literatur sumber kegiatan tersebut adalah kitab 

Manaqib Syaih Abdil Qadir Jailani dan Kitab Barzanji, yang berisi sejarah 

kehidupan nabi Muhammad S.A.W. Setiap bidang studi memiliki tingkat 

kemudahan kompleksitas pembahasan masing-masing, oleh karena itu evaluasi 

kemajuan belajar pada “pesantren” juga berbeda dengan evaluasi dari madrasah 

dan sekolah umum. Jenis pendidikan madrasah dan sekolah umum bersifat formal 

dan kurikulumnya mengikuti ketentuan pemerintah. Madrasah mengikuti 

ketentuan dari Depag dengan perbandingan 30% berisi mata pelajaran agama, dan 

70% pelajaran umum, tetapi beberapa pesantren menggunakan perbandingan 

terbalik, dengan bobot perbandingan agak berbeda: 20% berisi pelajaran umum, 

80% pelajaran agama. 

Kurikuler pesantren sebenarnya meliputi seluruh kegiatan yang dilakukan 

pesantren selama sehari semalam. Di luar pelajaran banyak kegiatan yang bernilai 

pendidikan dilakukan di pondok berupa latihan untuk hidup sederhana, mengatur 

kepentingan bersama, mengurusi kebutuhan sendiri latihan bela diri, dan ibadah 

dengan tertib dan riyadhah. 

Jadi, kurikulum pesantren dalam rangka mencetak manusia yang beriman dan 

bertakwa, beraklakul karimah dan sebagainya diajarkan dalam kehidupan 

pesantren baik melalui pendidikan formal dan nonformal pesantren, kegiatan yang 

bersifat insidental dan nilai-nilai agama yang dijabarkan dalam kehidupan sehari-



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

40 
 

hari pesantren atas bimbingan pengasuh (kiai) untuk mencapai tujuan yang dicita-

citakan. 

Sistem yang ditampilkan dalam pondok pesantren yaitu: 

a. Memakai sistem tradisional, yang memiliki kebebasan penuh dibandingkan 

dengan sekolah modern, sehingga terjadi hubungan 2 arah antara kiai dan santri. 

b. Kehidupan dipesantren menampakkan semangat demokrasi, karena mereka 

praktis bekerjasama mengatasi problem non kurikuler mereka sendiri. 

c. Para santri tidak mengidap penyakit simbolis, yaitu perolehan gelar dan ijazah, 

karena sebagian besar pesantren tidak mengeluarkan ijazah, sedangkan santri 

dengan ketulusan hatinya masuk pesantren tanpa adanya ijazah tersebut. Hal itu 

karena tujuan utama mereka hanya ingin mencari keridhoan Allah SWT semata. 

d. Sistem pondok pesantren mengutamakan kesederhanaan, idealisme, 

persaudaraan, persamaan, rasa percaya diri, dan keberanian hidup. 

e. Alumni pondok pesantren tak ingin menduduki jabatan pemeritahan, sehingga 

mereka hampir tidak dapat dikuasai oleh pemerintah (M 1989). 

Sistem dipondok pesantren Syek Amiluddin bersifat tradisional, hal ini 

dapat dilihat dari kondisi santri yang hidup secara sederhana dikamar yang 

bersifat semi permanen. Dipesantren mereka hidup secara demokrasi dengan 

kegiatan ekstra kurikuler yang beragam. Mulai dari volley, bola kaki dan 

badminton. Kegiatan ini dilaksanakan dilapangan bola kaki milik masyarakat. 

Sedangkan untuk volley dan badminton mereka lakukan dilokasi sekolah.  

Tamatan pesantren tidak memiliki ijazah. Setelah tamat mereka hidup 

mandiri dikampung halaman. Menyebarkan ajaran islam kemudian melanjutkan 

silaturrahmi dengan pimpinan pondok untuk memberikan ilmu dan berdakwah 

minimal satu kali dalam satu bulan. 

Adapun metode yang lazim digunakan dalam pendidikan pesantren adalah 

wetonan, sorogan, dan hafalan. Metode wetonan merupakan metode kuliah 

dimana para santri mengikuti pelajaran dengan duduk disekeliling kiai yang 

menerangkan pelajaran. Santri menyimak kitab masing-masing dan mencatat jika 

perlu. Metode sorogan sedikit berbeda dari metode weronan dimana santri 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

41 
 

menghadap guru satu-persatu dengan membawa kitab yang dipelajari sendiri. Kiai 

membacakan dan menerjemahkan kalimat demi kalimat, kemudian menerangkan 

maksudnya, atau kiai cukup menunjukan cara membaca yang benar, tergantung 

materi yang diajukan dan kemampuan ssantri. 

Adapun metode hafalan berlangsung dimana santri menghafal teks atau 

kalimat tertentu dari kitab yang dipelajarinya. Materi hafalan biasanya dalam 

bentuk syair atau nazham. Sebagai pelengkap metode hafalan sangat efektif untuk 

memelihara daya ingat (memorizing) santri terhadap materi yang dipelajarinya, 

karena dapat dilakukan baik didalan maupun diluar kelas (Khusnurdilo 2003). 

Metode yang digunakan dipesantren syekh Amiluddin yaitu metode 

ceramah, tanya jawab, diskusi, nasehat, teladan, kisah-kisah dan pembiasaan. 

Kemudian para santri juga diberi tugas untuk mamakiah. Sebagai bekal untuk 

terjun ke masyarakat, dimana metode ini diterapkan berdasarkan kondisi bahwa 

santri perlu mendapatkan pengetahuan umum bersifat nyata namun masih dalam 

konteks menambah pengetahuan yang ada kaitannya dengan ilmu agama. Dengan 

adanya metode ini santri dapat melihat secara langsung dan dapat 

mengidentifikasi sendiri berdasarkan fakta yang mereka lihat. Dalam hal ini dapat 

disimpulkan bahwa pondok pesantren berusaha untuk terus memperbaiki metode 

dan strategi yang diterapkan. 

Sedangkan jenjang pendidikan dalam pesantren tidak dibatasi seperti 

dalam lembaga-lembaga pendidikan yang memakai sistem klasikal. Umumnya, 

kenaikan tingkat seorang santri didasarkan isi mata pelajaran tertentu yang 

ditandai dengan tamat dan bergantinya kitab yang dipelajarinya. Apabila seorang 

santri telah menguasai satu kitab atau beberapa kitab dan telah lulus ujian 

(imtihan) yang diuji oleh kiainya, maka ia berpindah kekitab lain yang lebih tinggi 

tingkatannya. Jelasnya, penjenjangan pendidikan pesantren tidak berdasarkan 

usia, tetapi berdasarkan penguasaan kitab-kitab yang telah ditetapkan dari paling 

rendah sampai paling tinggi. Tetapi seiring dengan perkembangan zaman kini 

pondok pesantren banyak yang menggunakan sistem klasikal, dimana ilmu yang 

dipelajari tidak hanya agama saja, melainkan ilmu umum juga dipelajari.    



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

42 
 

Seiring dengan perkembangan zaman, tidak sedikit pesantren yang mencoba 

menyesuaikan dan bersedia menerima akan suatu perubahan, namun tidak sedikit pula 

pesantren yang memiliki sikap penutup diri dari segala perubahan-perubahan dan 

pengaruh perkembangan zaman dan cenderung mempertahankan apa yang menjadi 

keyakinan. Untuk itu disini akan mencoba menelaah seperti apa ciri-ciri pesantren 

yang bersikap dinamis dan dilihat dari segi apa saja pesantren tersebut dikatakan 

sebagai pesantren yang bersikap dinamis, agar kita dapat melihat dan menyimpulkan 

sendiri apakah pesantren yang dimaksud bersikap dinamis ataukah statis (Abdul 2006). 

Berdasarkan penelitian yang saya lakukan yaitu berdasarkan hasil data serta 

informasi yang saya peroleh dapat ditarik kesimpulan bahwa pondok pesantren Syekh 

Amiluddin bersifat dinamis/berkembang dari waktu kewaktu, tidak bersifat statis. Baik 

dalam segi perkembangan bangunan dan lain-lainnya. Untuk lebih rincinya berikut ini 

merupakan hasil analisis saya, mengapa pondok pesantren Syekh Amiluddin dikatakan 

bersifat dinamis yaitu berkembang dari waktu kewaktu. 

    Dilihat dari segi bangunan dapat disimpulkan bahwa pondok pesantren ini 

bersifat dinamis, hal ini dapat dilihat berdasarkan data-data bahwa pertama kali 

dibangun pondok pesantren ini hanya terdiri dari satu aula, kemudian seiring 

berjalannya waktu proses pembangunan pun dilakukan lagi. Pembangunan bertahap 

ketika membangun pondok-pondok dari papan-papan sibiran, sampai sekarang sedang 

dibangun pondok bertingkat yang bersifat permanen.  

Dari pembahasan penelitian diatas dapat disimpulkan bahwa pondok pesantren 

Syekh Amiluddin tempatnya berada di desa Pudak Kecamatan Sijunjung. Pondok 

pesantren ini dibangun pertama kali pada tanggal 3 (tiga) desember 1923, dimana 

pondok pesantren ini secara pribadi didirikan oleh Vansuri alam paduko malin diatas 

tanah miliknya sendiri, dan sekarang setelah Vansuri alam paduko wafat pengelolaan 

pondok pesantren dilanjutkan oleh ponakan yang bernama Imam Zakaria. Kemudian 

setelah wafat digantikan oleh Sofian dari Pariaman. Sekarang pondok pesantren Syekh 

Amiluddin dipimpin Malin Sidi.  

Pondok pesantren ini bersifat salafiyah dengan menggunakan tarekat 

Satariyah. Sistem kepemimpinannya mencontoh sistem pemerintahan Dinasti dalam 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

43 
 

Islam yaitu bersifat khalifah atau turun-temurun. Pondok pesantren Syekh Amiluddin 

memiliki santri sekitar 30 orang. Para santri berasal dari Kabupaten Sijunjung dan 

kabupaten yang berada di sekitar kabupaten sijunjung seperti Damasraya dan 

Bukittinggi. Santri disini berumur berkisar antara 14 – 35 tahun dengan 

pengelompokan tingkat I, II, III dan IV. Masing-masing tingkatan tidak memandang 

umur santri. Tapi memandang kemampuan santri.  Boleh jadi santri yang berumur 

kecil memiliki kelas yang lebih tinggi karena kemampuannya. Dalam proses 

pendidikan pun santri yang lebih tinggi kelasnya diperbolehkan untuk mengajar santri 

yang kelasnya lebih rendah. 

Adapun jadwal pembelajaran dipondok pesantren Syekh Amiluddin yaitu: 

Setelah siap sholat subuh mempelajari kitab-kitab yang telah ditentukan. Untuk 

tingkat I kitab Matan Jurumia, tingkat II kitab Bima, tingkat III dan IV 

mempelajari kitab kuning atau kitab gundul, kitab fiqih, kitab perukunan, kitab 

muttsar dan tafsir jalalain. Pendidikan berlangsung sampai pukul 10 pagi. 

Kemudian para santri istirahat. Setelah solat zuhur pendidikan kembali 

berlangsung sampai waktu sholat asar. Setelah istirahat pendidikan dilanjutkan 

siap sholat magrib sampai pukul waktu isya. Kegiatan yang dilakukan juga 

termasuk zikir-zikir. Sebagai jalan dalam kegiatan tarekat satariyah.  Adapun 

Metode yang diterapkan dipondok pesantren ini yaitu metode klasikal, Metode 

Ceramah, dan Metode pembiasaan mamakiah. 

Bentuk evaluasi yang di terapkan di pondok pesantren ini tardapat dua 

bentuk evaluasi yaitu : 1) Bentuk evaluasi pembelajaran, evaluasi ini dilakukan 

dengan tujuan untuk mengukur sejauh mana tingkat pemahaman santri mengenai 

materi yang disampaikan, dengan mengukur apakah hasilnya sudah sesuai dengan 

yang diharapkan, jika masih belum sesuai bisa dilakukan perbaikan metode dan 

strategi agar pada evaluasi selanjutnya hasil yang diperoleh bisa sesuai dengan 

yang diharapkan oleh buya atau wakil buya yang sudah dilatih dan dibina sesuai 

ketentuan dan persyaratan pesantren. 2) Bentuk evaluasi terhadap bentuk 

pelanggaran, evaluasi ini dilakukan guna memperbaiki sikap-sikap santri yang 

menyimpang dari aturan-aturan dan tata tertib yang berlaku. Evaluasi ini 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

44 
 

dilakukan dengan bentuk kontrol sosial agar santri jera dan tidak mengulangi 

pelanggaran-pelanggaran tersebut. Dalam hal ini evaluasi cenderung lebih bersifat 

umum. Pelanggara  berikut ini merupakan contoh hukuman yang diberikan di 

pondok pesantren Syekh Amiluddin yaitu : pelanggaran pencurian, memakai 

narkoba dan sejenisnya, adapun hukumannya cukur rambut, membersihkan kamar 

mandi dan bisa sampai dikeluarkan dari pondok pesantren.  

Mayoritas para santri disini adalah keinginan sendiri, sehingga jarang 

sekali terjadi pelanggaran-pelanggaran. Dilihat dari kondisi ekonomi para santri 

pun beragam, meski ada yang berasal dari keluarga menengah ke bawah tapi ada 

juga yang sudah mapan ekonominya. Bahkan ada salah seorang santrinya 

merupakan karyawan supermarket di sijunjung. Meski tidak bisa mengikuti 

pendidikan secara sempurna dia tetap diterima di pesantren tersebut dengan izin 

dari buya sebagai pengelola pesantren. 

KESIMPULAN 

Pondok pesantren Syekh Amiluddin tempatnya berada di desa Pudak Kecamatan 

Sijunjung. Pondok pesantren ini dibangun pertama kali pada tanggal 3 (tiga) desember 

1923. Pondok pesantren ini bersifat salafiyah dengan menggunakan tarekat Satariyah. 

Sistem kepemimpinannya mencontoh sistem pemerintahan Dinasti dalam Islam yaitu 

bersifat khalifah atau turun-temurun. Pondok pesantren Syekh Amiluddin memiliki santri 

sekitar 30 orang. Para santri berasal dari Kabupaten Sijunjung dan kabupaten yang berada 

di sekitar kabupaten sijunjung seperti Damasraya dan Bukittinggi. Santri disini berumur 

berkisar antara 14 – 35 tahun dengan pengelompokan tingkat I, II, III dan IV. Salah satu 

kegiatan wajib santri adalah mamakiah. Kegiatan mamakiah ini dilakukan pada hari 

kamis dan jum’at. Karena hari tersebut kegiatan dipesantren diliburkan. Kemudian hasil 

mamakiah adalah murni untuk pribadi sang santri untuk menambah bekal dari kampung. 

Perkembangan santri dari tahun ketahun meski tidak meningkat tapi bertahan 

dengan jumlah rata-rata berkisar 30-50 orang. Para santri setelah tamat berkewajiban 

meneruskan dakwah di daerahnya. Baik dengan mendirikan pesantren maupun menjadi 

pemimpin ditengah-tengah masyarakat. Untuk mengikat hubungan antara pesantren 

dengan santri dilakukan pembinaan dan silaturrahmi ke daerah-daerah dimana santri 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

45 
 

menyebarkan islam. Sehingga terdapat surau-surau disekitar masjid dipesantren untuk 

tempat para santri dan jemaahnya jika ada pertemuan di pesantren 

 

DAFTAR PUSTAKA 

Abdul, Mujib. 2006. Ilmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana Penada Media. 

Adi, Fadli. 2019. "Pesantren: Sejarah dan Perkembangannya." El Hikam 31-46. 

Adi, Fadli. 2019. "Pesantren: Sejarah dan Perkembangannya." El Hikam 31-44. 

Adi, Fadli. 2012. "Pesantren: Sejarah dan Perkembangannya." El Hikam 31-44. 

Amin Haedari, dkk. 2004. Masa Depan Pesantren : Dalam Tantangan Modernitas dan 

Tantangan Kompeksitas Global. Jakarta: IRD Press. 

Azhar, Rizal. 2017. Intan Dalam Sejarah. 02 Senin. Accessed 10 Minggu, 2019. 

https://intandalamsejarah.blogspot.com/2017/02/makalah-pendidikan-pesantren-

.html. 

Depag, RI. 1986. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Depag RI. 

DKK, Oepen Manfrred. 1988. Dinamika Pasantren. Jakarta: P3M. 

Harun Nasution, et.al.,. 1992. Ensiklopedi Islam Indonesia. Jakarta: Djambatan. 

Hasbullah. 1999. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Lembaga Studi 

Islamdan Kemasyarakatan LKIS. 

HM. Amin Haedari, dkk. 2005. Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas. 

Jakarta: IRD PRESS. 

HS, Mastuki, El-sha, M. Ishom. 2006. Intelektualisme Pesantren. Jakarta: Diva Pustaka. 

Khosin. 2006. Tipologi Pondok Pesantren. Jakarta: Diva Pustaka. 

Khusnurdilo, Sulthon Masyhud dan. 2003. Manajemen Pondok Pesantren. Jakarta: 

DivaPustaka. 

M, Amien Rais. 1989. Cakrawala Islam : Antara Cita dan Fakta. Bandung: Mizan. 

Manfrred, Oepen. 1988. Dinamika Pesantren. Jakarta: P3M. 

Mas'ud, dkk. 2002. Tipologi Pondok Pesantren. Jakarta: Putra Kencana. 



Al-Mihnah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan 
Vol.01, No. 01, Desember, 2022. 

Hal.27-46 
 

46 
 

Nasir, M. Ridwan. 2005. Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal. Yogyakarta: 

Pustaka Pelajar. 

Nasution, Harun. 1992. Ensiklopedi Islam Indonesia. Jakarta: Djambatan. 

Negara, Alamsyah Ratu Prawira. 1992. Pembinaan Pendidikan Agama. Jakarta: Depag 

RI. 

Nizar, Samsul. 2007. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media Group. 

Saridjo, Marwan. 1982. Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia. Jakarta: Dharma Bhakti. 

Singorejo, Ibnu. 2018. Dasar Hukum Penyelenggaraan Pondok Pesantren. 12 Minggu. 

Accessed 10 Jum'at, 2019. https://pontren.com/2018/12/09/dasar-hukum-

penyelenggaraan-pondok-pesantren/23/. 

Sugiyono. 2013. metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta. 

Zuhri, K.H Saifiddin. 1979. Sejarah Kebangkitan Islam dan Perkembangannya di 

Indonesia. Bandung: Al-Ma'arif Bandung. 

 

 

 


