Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

MANAJEMEN PEMBELAJARAN DI PONDOK PESANTREN
SYEKH AMILUDDIN DI SIJUNJUNG

LEARNING MANAGEMENT AT SYEKH AMILUDDIN ISLAMIC
BOARDING SCHOOL IN SIJUNJUNG

Ismiati Irzain
Pondok Pesantren Syekh Amiluddin Sijunjung, Sumatera Barat
Email: iirzain@gmail.com

ABSTRAK

Pondok pesantren merupakan salah satu lembaga pendidikan tertua di Indonesia. Dalam perkembangannya
pesantren sudah banyak tokoh-tokoh bangsa. Semua itu tidak terlepas dari manajemen pembelajaran yang
terdapat dipesantren. Pesantren Syekh Amiluddin merupakan salah satu pesantren yang terletak di jorong
pudak, nagari sijunjung, kecamatan sijunjung, kabupaten sijunjung memiliki sistem yang juga mampu
melahirkan pemimpin bagi tamatannya. Penelitian ini menggunakan metode penelitian kulitatif. Untuk
memperoleh informasi peneliti menggunakan teknik wawancara, observasi dan dokumentasi. Artikel ini
menemukan bahwa manajemen pendidikan dipesantren Syekh Amiluddin bersifat dinamis hal itu dilihat
dari segi bangunan, metode pembelajaran dan peranan pimpinan pondok sebagai tokoh sentral dalam
memanagemen pondok pesantren. Sehingga tamatan dari pondok pesantren ini mayoritas menjadi
pemimpin setelah menamatkan pendidikannya. Salah satu metode yang digunakan oleh pimpinan pesantren
adalah dengan terus melakukan pembinaan kepada santri-santri ditempat baru. Dengan jadwal setiap
bulannya yang bergantian dari satu derah ke daerah yang lain.

Kata kunci: Manajemen; Pondok Pesantren; Pemimpin

ABSTRACT
Islamic boarding school is one of the oldest educational institutions in Indonesia. In its development, the
pesantren has many national figures. All of that can not be separated from the management of learning
contained in the Islamic boarding school. The Syekh Amiluddin Islamic Boarding School is one of the
pesantren located in Jorong Pudak, Sijunjung Nagari, Sijunjung District, Sijunjung District. It has a system
that is also capable of producing leaders for its graduates. This study uses a qualitative research method.
To obtain information the researchers used interview, observation and documentation techniques. This
article finds that the educational management of the Sheikh Amiluddin Islamic boarding school is dynamic,
it is seen in terms of the building, learning methods and the role of the leader of the boarding school as the
central figure in managing the boarding school. So that the majority of graduates from this Islamic
boarding school become leaders after completing their education. One of the methods used by pesantren
leaders is to continue to provide guidance to students in new places. With a monthly schedule that alternates
from one region to another.
Keywords: Management; Islamic boarding school; Leader

27



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

PENDAHULUAN

Lembaga pendidikan Islam memainkan fungsi dan perannya sesuai dengan
tuntutan zamannya(Nizar, 2007). Salah satu lembaga pendidikan Islam di Indonesia
adalah pesantren. Lembaga ini berkembang melalui proses yang bertahap. Mulai dari
yang sederhana yaitu surau hingga akhirnya berkembang menjadi pesantren. Pesantren
juga terbagi dua yaitu yang bersifat tradisional sampai yang bersifat modern. Pesantren
merupakan induk dari pendidikan Islam di Indonesia. Didirikan karena tuntutan dan
kebutuhan jaman. Hal ini jika dilihat dari sejarah sesungguhnya pesantren lahir atas
kesadaran kewajiban dakwah dalam agama Islam. Yakni menyebarkan dan
mengembangkan ajaran Islam sekaligus mencetak kader-kader ulama atau da’i.

Perkembangan pendidikan Islam ditandai dengan munculnya pesantren dan
madrasah sebagai lembaga pendidikan Islam. Kehadian pesantren tidak dapat dipisahkan
dari tuntutan umat. Pesantren sebagai lembaga pendidikan Islam selalu menjaga
hubungan yang harmonis dengan masyarakat di sekitarnya sehingga keberadaannya di
tengah-tengah masyarakat tidak menjadi terasing. Dalam waktu yang sama segala
aktivitas yang dilakukan di pesantren mendapat dukungan dan apresiasi penuh dari
masyarakat.

Pesantren menurut pengertian dasarnya adalah “tempat belajar para santri”,
sedangkan pondok berarti “rumah atau tempat tinggal sederhana yang terbuat dari
bambu”. Di samping itu, “pondok” mungkin juga berasal dari bahasa Arab “fanduk” yang
berarti “hotel atau asrama” (Hasbullah 1999). Nasir mendefinisikan bahwa pondok
pesantren adalah lembaga keagamaan yang memberikan pendidikan dan pengajaran serta
mengembangkan dan menyebarkan ilmu agama Islam (Nasir 2005). Pondok pesantren
merupakan tempat mendapatkan ilmu pengetahuan ditempat tinggal yang sederhana.
Dengan sistem pembelajaran selama 24 jam dibawah pengasuhan dari ustad dan ustadzah.

Dalam sejarah perjuangan mengusir penjajahan di Indonesia, pondok pesantren
banyak memberi andil dalam bidang pendidikan untuk memajukan dan mencerdaskan
rakyat Indonesia. Perjuangan ini dimulai oleh Pangeran Sabrang Lor (Patih Unus),
Trenggono, Fatahillah (jaman kerajaan Demak) yang berjuang mengusir Portugis (abad
ke 15), diteruskan masa Cik Ditiro, Imam Bonjol, Hasanuddin, Pangeran Antasari,

28



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

Pangeran Diponegoro, dan lain-lain sampai pada masa revolusi fisik tahun 1945 (Saridjo
1982). Pesantren merupakan lembaga pendidikan Islam yang unik di Indonesia. Lembaga
pendidikan ini telah berkembang khususnya di Jawa selama berabad-abad. Maulana
Malik Ibrahim (meninggal 1419 di Gresik Jawa Timur), spiritual father Walisongo, dalam
masyarakat santri Jawa dipandang sebagai gurunya guru tradisi pesantren di tanah Jawa
(Zuhri 1979), (Amin Haedari 2004).

Pesantren di Indonesia memang tumbuh dan berkembang sangat pesat.
Berdasarkan laporan pemerintah kolonial Belanda, pada abad ke-19 untuk di Jawa saja
terdapat tidak kurang dari 1.853 buah, dengan jumlah santri tidak kurang 16.500 orang.
Dari jumlah tersebut belum termasuk pesantren-pesantren yang berkembang di luar Jawa
terutama Sumatra dan Kalimantan yang suasana keagamaannya terkenal sangat kuat
(Hasbullah 1999).Pada awal, pesantren hanya berfungsi sebagai alat Islamisasi dan
sekaligus memadukan tiga unsur pendidikan, yakni ibadah: untuk menanamkan iman,
tabligh untuk menyebarkan ilmu, dan amal untuk mewujudkan kegiatan kemasyarakatan
dalam kehidupan sehari-hari (HM. Amin Haedari 2005).

Meskipun pada akhir abad ke-19 dan awal abad ke 20 belanda mengelurkan
ordonansi tetapi, apa yang dapat disaksikan dalam sejarah adalah pertumbuhan
pendidikan pesantren yang kuatnya dan pesatnya luar biasa. Seperti yang dikatakan
Zuhairini, ternyata “jiwa Islam tetap terpelihara dengan baik” di Indonesia (Manfrred
1988). Istilah selain pesantren yang jenis lembaga pendidikan Islam yang kurang
lebih memiliki ciri yang sama, yaitu di Jawa kita kenal dengan istilah pesantren, pondok
atau pondok pesantren, sedangkan di daerah Aceh dengan nama Dayah, rangkang atau
Muenasah dan adapun di daerah Minangkabau disebut dengan surau (Depag 1986).
Sebagai lembaga pendidikan lanjut, pesantren merupakan tempat yang
mengkonsentrasikan para santrinya untuk diasuh, dididik dan diarahkan menjadi manusia
yang paripurna oleh kyai atau guru.

Dalam sejarah dalam mengusir penjajahan di Indonesia, pondok pesantren banyak
memberi andil dalam bidang pendidikan untuk memajukan dan mencerdaskan rakyat
Indonesia. Seperti perjuangan oleh Pangeran Sabrang Lor (Patih Unus), Trenggono,

Fatahillah (jaman kerajaan Demak) yang berjuang mengusir Portugis (abad ke 15),

29



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

diteruskan masa Cik Ditiro, Imam Bonjol, Hasanuddin, Pangeran Antasari, Pangeran
Diponegoro, dan lain-lain sampai pada masa revolusi fisik tahun 1945 (Saridjo 1982).

Ada pendapat lain menyebutkan bahwa pesantren itu berasal dari tradisi Islam itu
sendiri, yaitu tradisi tarekat. Pesantren mempunyai Kkaitan erat dengan tempat
pendidikan yang khas bagi kaum sufi. Hal ini ditandai oleh terbentuknya kelompok-
kelompok organisasi tarekat yang melaksanakan amalan-amalan zikir dan wirid tertentu.
Dan pemimpin tarekat itu disebut kyai, yang mewajibkan pengikut- pengikutnya untuk
melaksanakan suluk selama empatpuluh hari dalam satu tahun dengan cara tinggal
bersama anggota tarekat dalam sebuah masjid untuk melakukan kegiatan ibadah di
bawah bimbingan kyai. Disamping mengajarkan amalan tarekat, paraa pengikut itu juga
diajarkan kitab-kitab agama dalam berbagai cabang ilmu pengetahuan agama Islam.
Aktivitas yang dilakukan oleh pengikut-pengikut tarekat ini kemudian dinamakan
pengajian, yang dalam perkembangan selanjutnya lembaga pengajian ini tumbuh dan
berkembang menjadi lembaga pendidikan yang disebut pesantren (Nasution 1992).
Persoalan historis tentang asal-usul pesantren tidak dapat dipahami secara menyeluruh,
karena ia adalah sejarah masa lalu yang sangat tua sekali, sehingga membutuhkan
bahan-bahan dari abad 17 dan 16 atau bahkan sebelumnya (Adi, Pesantren: Sejarah dan
Perkembangannya 2012) .

Lembaga pendidikan di Indonesia terdiri dari pendidikan formal, non formal dan
informal. Salah satu lembaga pendidikan non formal adalah pesantren. Pondok pesantren
merupakan salah satu lembaga pendidikan non formal yang tersebar di Indonesia. Dimana
pondok pesantren lahir ditengah-tengah masyarakat. Setiap pondok pesantren memiliki
ciri khas yang berbeda-beda tergantung dari bagaimana tipe leadershipnya dan metode
seperti apa yang diterapkan dalam pembelajarannya. Dahulunya pesantren hanya dikenal
sebagai lembaga pendidikan agama Islam. Seiring dengan perkembangan teknologi
pondok pesantren pun menyesuaikan dengan mengajarkan ilmu umum dan disesuaikan
dengan perkembangan zaman.

Keberadaan pesantren merupakan partner yang ideal bagi institusi pemerintah
untuk bersama-sama meningkatkan mutu pendidikan yang ada di daerah sebagai basis

bagi pelaksanaan Transformasi sosial melalui penyediaan sumber daya manusia yang

30



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

qualified dan berakhlakul karimah. Terlebih lagi, proses transformasi sosial di era
otonomi mensyaratkan daerah lebih peka menggali potensi lokal dan kebutuhan
masyarakatnya sehingga kemampuan yang ada dalam masyarakat dapat dioptimalkan.
Untuk dapat memainkan peran edukatifnya dalam penyediaan sumber daya manusia yang
berkualitas mensyaratkan pesantren harus meningkatkan mutu sekaligus memperbaruhi
model pendidikannya.

Hal yang menjadi menarik bagi penulis dalam melakukan penelitina ini adalah
dizaman yang serba canggih sekarang pesantren Syekh Amiluddin Sijunjung masih bisa
eksis. Saat penulis meneliti disana kondisi pesantrennya sangat sederhana. Dengan
berdinding papan dan tempat tidur alakadarnya santrinya yang terdiri dari berbagai daerah
dan kondisi ekonomi beragam tetap bertahan. Karena mereka sangat menyadari
pentingnya ilmu agama dan kepemimpinan pimpinan pondok pesantren yang memiliki
charisma dimata santri. Sehingga mayoritas tamatan pesantren Syekh Amiluddin menjadi
pemimpin di daerahnya setelah menamatkan pendidikan dipesantren.

Silviany lola pada tahun 2012 sudah menulis tentang sistem pendidikan surau ke
pondok pesantren di pudak Kabupaten Sijunjung Sumatera Barat tahun 1970-2005.
Sementara penulisan ini focus kepada manajemennya sehingga sampai sekarang masih
exsis ditengah-tengah beragamnya lembaga pendidikan yang terus berkembang
dimasyarakat.

METODE PENELITIAN

Penelitian ini merupakan penelitian kulitatif dengan mendeskripsikan manajemen
di pesantren syekh amiluddin di sijunjung. Teknik pengumpulan data dengan cara
observasi, wawancara dan dokumentasi. Cara ini dilakukan untuk mendapatkan data yang
valid dari setiap aspek di pesantren syekh amiluddin. Untuk menjamin keabsahan data
peneliti menggunakan uji triangulasi data dan sumber data agar data menjadi sahih.

Adapun teknik dalam menganalisis data mengikuti rumusan Miles dan Huberman
dalam Sugiyono yaitu reduksi data, penyajian data, penarikan kesimpulan dan verifikasi
(Sugiyono 2013). Semua data yang terkumpul peneliti rangkum memilih hal-hal pokok,
dan memfokuskan pada hal-hal penting sesuai kepentingan penelitian kemudian disajikan

sesuai dengan tema yang ditekankan berbagai sumber, lalu data dikumpulkan menjadi

31



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

satu tema khusus yang terakhir peneliti akan analisis kebenarannya berikutnya ditarik

sebuah kesimpulan.

HASIL DAN PEMBAHASAN

Manajemen, dalam bahasa Inggrisnya “management” berarti “ketatalaksanaan,
tata pimpinan, pengelolaan” (John M. Shaddily 1990). yang dimaksud dari variabel
manajemen adalah mencakup kegiatan pengelolaan atau ketatalaksanaan untuk mencapai
tujuan (Terry 1993). Secara spesifik adalah kegiatan perencanaan, pengorganisasian,
pelaksanaan, dan pengawasan terhadap pengumpulan dan pendistribusian serta
pendayagunaan pendidikan Islam.

Ahmad Tafsir, yang dikutip Abudin Nata (Nata 2001), secara spesifik memberikan
pengertian pendidikan Islam sebagai sebuah sistem (macro system) adalah suatu kegiatan

yang di dalamnya mengandung aspek:

a. Tujuan

b. Kurikulum

c. Metode

d. Pendekatan

e. Sarana Prasarana

f.  Lingkungan

g. Guru (pelaksana pendidikan),
h.  Murid

Administrasi dan sebagainya yang antara satu dan lainnya saling berkaitan
dan membentuk suatu sistem yang terpadu, dengan kewahyuan.

Jadi dalam proses pendidikan islam harus terdapat unsur-unsur didalamnya yaitu
harus ada tujuan, kurikulum, metode, pendekatan, sarana prasarana, lingkungan, guru,
murid dan administrasi. Semua unsur tersebut saling terkait untuk menciptakan hasil
pendidikan yang berkualitas.

Didalam sebuah instansi yang menjdi kontrolnya adalah manajer. Di sebuah

lembaga pendidikan yang menjadi manajer adalah pimpinannya. Dipesantren syekh

32



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

amaluddin yang menjadi pimpinannya adalah buya Malin Sidi. Manajemen pesantren
memberikan perhatian pada pelajaran budi pekerti, etika dan kehidupan berbangsa dan
bernegara yang baik dan benar sehingga lulusan yang dihasilkan akan menjadi manusia
yang cerdas, profesional dibidangnya dan berperilaku yang baik dan benar.
Dalam kehidupan sehari-hari santri hidup secara sederhana yaitu hanya dipondok
berdinding papan yang berukuran 4x4. Berlantaikan semen, ruangan tersebut juga
dibatasi untuk tempat tidur dan memasak. Ruangan tersebut dihuni oleh 2-3 orang santri.
Sebagai lembaga yang sudah sangat senior dalam menyelenggarakan pendidikan
keagamaan Islam, terdapat acuan yang secara legal dijadikan dasar dalam rangka
penyelenggaraan Pondok Pesantren sebagai penyelenggara pendidikan baik yang formal
maupun nonformal. Dengan adanya dasar hukum ini maka menjadi pedoman lembaga,
yayasan, jajaran pengurus, pengelola maupun pengasuh pondok pesantren dalam
menjalankan kegiatan kepesantrenan baik secara administratif maupun pengelolaan
pendidikan di lingkungannya.
Disini ada 6 aturan yang menjadi dasar hukum dalam penyelenggaraan pondok
pesantren baik berasal dari UUD 45, Undang-undang, Peraturan Pemerintah, dan
Peraturan Menteri Agama. Dengan mencermati, mentaati dan melaksanakan aturan dan
ketentuan dalam dasar hukum ini niscaya lembaga pondok pesantren tidak akan terlepas
dari rel dalam kehidupan yang baik secara berbangsa dan bernegara.
Berikut undang undang ataupun peraturan sebagai dasar hukum dalam
menyelenggarakan pondok pesantren di Negara Kesatuan Republik Indonesia:
a. Undang-Undang Dasar Tahun 1945;
b. Undang-Undang Nomor 20 Tahun 2003 tentang Sistem Pendidikan Nasional
(Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2003 Nomor 78, Tambahan
Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 4301).

c. Peraturan Pemerintah Nomor 55 Tahun 2007 tentang Pendidikan Agama dan
Pendidikan Keagamaan (Lembaran Negara Republik Indonesia Tahun 2007

Nomor 124, Tambahan Lembaran Negara Republik Indonesia Nomor 4769).

33



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

d. Peraturan Menteri Agama Nomor 13 Tahun 2014 tentang Pendidikan
Keagamaan Islam (Berita Negara Republik Indonesia Tahun 2014 Nomor
822) .

e. Peraturan Menteri Agama Nomor 18 Tahun 2014 tentang Satuan Pendidikan
Muadalah pada Pondok Pesantren (Berita Negara Republik Indonesia Tahun
2014 Nomor 972).

f. Peraturan Menteri Agama Nomor 71 Tahun 2015 tentang Ma’had Aly (Berita
Negara Republik Indonesia Tahun 2015 Nomor 1761).

Dasar hukum diatas diambil atau dikutip dari juknis izin operasional pondok

pesantren SK Dirjen Pendis nomor 3408 Tahun 2018. (Singorejo 2018)

Dalam rangka menjaga kelangsungan hidup pesantren, pemerintah telah

memberikan bimbingan dan bantuan sebagai motivasi agar tetap berkembang sesuai

dengan tututan dan kebutuhan masyarakat serta pembangunan. Arah perkembangan

pesantren dititik beratkan pada:

a. Peningkatan tujuan institusional pesantren dalam kerangka pendidikan nasional
dan perkembangan potensinya sebagai lembaga sosial di pedesaan.

b. Peningkatan kurikulum dengan metode pendidikan, agar efesiensi dan
efektivitas perkembangan pesantren terarah,

c. Menggalakkan pendidikan keterampilan di lingkungan pesantren untuk
mengembangkan potensi pesantren dalam bidang prasarana sosial dan tarap
hidup masyarakat,

d. Menyempurnakan bentuk pesantren dengan madrasah menurut Keputusan
Bersama Tiga Mentri (SKB 3 Mentri tahun 1975) tentang peningkatan mutu
pendidikan pada madrasah (Negara 1992).

Pada dasarnya pesantren sebagai lembaga pendidikan islam, tidak memiliki tujuan

yang formal tertuang dalam teks tertulis. Tujuan-tujuan tersebut tertuang secara formal

dalam teks atau hanya berupa konsep-konsep yang tersimpan dalam fikiran pendidik.

Hal itu tergantung dari kebijakan lembaga yang bersangkutan.

Untuk mengetahui tujuan pesantren dapat dilakukan melalui wawancara kepada

kiai atau pengasuh pondok yang bersangkutan. Menurut Mastuhu berdasarkan

34



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

wawancara yang dilakukannya, bahwa tujuan pendidikan pesantren adalah
menciptakan dan menggambarkan kepribadian muslim yaitu kepribadian yang
beriman dan bertaqwa kepada tuhan, berakhlak mulia, bermanfaat bagi masyarakat
atau khidmat kepada mesyarakat dengan jalan menjadi kaula atau abdi masyarakat
yang diharapkan seperti kepribadian rasul yaitu pelayan masyarakat sebagaimana
kepribadian Nabi Muhamad SAW, mampu berdiri sendiri, bebas dan teguh dalam
kepribadian, menyebabkan agama atau menegakkan islam dan kejayaan umat
ditengah-tengah masyarakat (lzz.al-Islam wa al-muslimin) dan mencintai ilmu dalam
rangka mengembangkan kepriadian manusia.

Menurut keputusan hasil musyawarah/lokakarya intensifikasi pengembangan
pondok pesantren yang dilakukan di Jakarta pada tanggal 2 s/d 6 mei 1978, tujuan
umum pesantren yaitu membina warga negara agar berkepribadian muslim sesuai
dengan ajaran-ajaran agama islam dan menanamkan rasa keagamaan tersebut. Pada
segi kehidupannnya serta menjadikannya sebagai orang yang berguna bagi agama,
masyarakat dan negara.

Adapun tujuan khusus pesantren adalah :

a. Mendidik siswa/santri anggota masyarakat untuk menjadi seorang muslim yang

bertakwa kepada Allah SWT, berakhlak mulia, memiliki kecerdasan,

keterampilan dan sehat lahir batin sebagai warga negara yang berpancasila.

b. Mendidik siswa/santri untuk menjadikan manusia muslim selaku kader-kader

ulama dan mubaligh yang berjiwa ikhlas, tabah, tangguh, wiraswasta dalam

mengamalkan sejarah islam secara utuh dan dinamis.

c. Mendidik siswa/santri untuk memperoleh kepribadian dan mempertebal

semangat kebangsaan agar dapat menumbuhkan manusia-manusia pembangunan

dirinya dan bertanggung jawab kepada pembangunan bangsa dan negara.

d. Mendidik tenaga-tenaga penyuluh pembangunan mikro (keluarga) dan regional

(pedesaan/masyarakat lingkungannya).

e. Mendidik siswa/santri agar menjadi tenaga-tenaga yang cakap dalam berbagai

sektor pembangunan, khususnya pembangunan mental-spiritual.

35



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

f. Mendidik siswa/santri untuk membantu meningkatkan kesejahteraan
masyarakat lingkungan dalam rangka usaha pembangunan masyarakat bangsa.
Semua tujuan yang telah disebutkan diatas semuanya dirumuskan melalui
pemikiran (asumsi), wawancara yang dilakukan oleh peneliti-peneliti sebelumnya
maupun keputusan musyawarah/loka karya (HS 2006). Seiring dengan laju
perkembangan masyarakat maka pendidikan pesantren baik tempat, bentuk, hingga
substansi telah jauh mengalami perubahan. Pesantren tak lagi sesederhana seperti apa
yang digambarkan seseorang, akan tetapi pesantren dapat mengalami perubahan
sesuai dengan pertumbuhan dan perkembangan zaman.
Menurut Yacub ada beberapa pembagian tipologi pondok pesantren (Khosin
2006) yaitu :
a. Pesantren Salafi yaitu pesantren yang tetap mempertahankan pelajaran dengan
kitab-kitab klasik dan tanpa diberikan pengetahuan umum. Model pengajarannya
pun sebagaimana yang lazim diterapkan dalam pesantren salaf yaitu dengan
metode sorogan dan weton.
b. Pesantren Khalafi yaitu pesantren yang menerapkan sistem pengajaran klasikal
(madrasi) memberikan ilmu umum dan ilmu agama serta juga memberikan
pendidikan keterampilan.
c. Pesantren Kilat yaitu pesantren yang berbentuk semacam training dalam waktu
relatif singkat dan biasa dilaksanakan pada waktu libur sekolah. Pesantren ini
menitik beratkan pada keterampilan ibadah dan kepemimpinan. Sedangkan santri
terdiri dari siswa sekolah yang dipandang perlu mengikuti kegiatan keagamaan
dipesantren Kilat.
d. Pesantren terintegrasi yaitu pesantren yang lebih menekankan pada pendidikan
vocasional atau kejuruan sebagaimana balai latihan kerja di Departemen Tenaga
Kerja dengan program yang terintegrasi. Sedangkan santri mayoritas berasal dari
kalangan anak putus sekolah atau para pencari kerja.
Sedangkan menurut Mas’ud dkk ada beberapa tipologi atau model pondok
pesantren yaitu :

36



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

a. Pesantren yang mempertahankan kemurnian identitas asli sebagai tempat
mendalami ilmu-ilmu agama (tafaqquh fiddin) bagi para santrinya. Semua
materi yang diajarkan dipesantren ini sepenuhnya bersifat keagamaan
yang bersumber dari kitab-kitab berbahasa arab (kitab kuning) yang ditulis
oleh para ulama’ abad pertengahan. Pesantren model ini masih banyak kita
jumpai hingga sekarang seperti pesantren Lirboyo di Kediri Jawa Timur
beberapa pesantren di daerah Sarang Kabupaten Rembang Jawa tengah
dan lain-lain.

b. Pesantren yang memasukkan materi-materi umum dalam pengajaran
namun dengan kurikulum yang disusun sendiri menurut kebutuhan dan tak
mengikuti kurikulum yang ditetapkan pemerintah secara nasional sehingga
ijjazah yang dikeluarkan tak mendapatkan pengakuan dari pemerintah
sebagai ijazah formal.

c. Pesantren yang menyelenggarakan pendidikan umum di dalam baik
berbentuk madrasah (sekolah umum berciri khas Islam di dalam naungan
Departemen Agama) maupun sekolah (sekolah umum di bawah
Departemen Pendidikan Nasional) dalam berbagai jenjang bahkan ada
yang sampai Perguruan Tinggi yang tak hanya meliputi fakultas-fakultas
keagamaan meliankan juga fakultas-fakultas umum. Contohnya adalah
Pesantren Tebu Ireng di Jombang Jawa Timur.

d. Pesantren yang merupakan asrama pelajar Islam dimana para santri belajar
disekolah-sekolah atau perguruan-perguruan tinggi diluarnya. Pendidikan
agama dipesantren model ini diberikan diluar jam-jam sekolah sehingga
bisa diikuti oleh semua santrinya. Diperkirakan pesantren model inilah yang
terbanyak jumlahnya (Mas'ud 2002).

Kurikulum pondok pesantren meliputi kegiatan-kegiatan intra kurikuler,
kokurikuler dan ekstra kulikuler serta aktivitas para santri maupun aktivitas para
kiai sebagai pendidik atau guru. Hasil penelitian Van Den Berg yang dikutip
Karel. A. Steenbrink menyatakan bahwa pada abad 19 kurikulum atau materi

pendidikan pesantren masih sulit di rinci, namun secara implisit masih berkisar

37



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

pada materi figih, tata bahasa, tafsir, tasauf. Hal ini dapat dipahami bahwa pada
saat itu proses belajar mengajar pendidikan Islam masih berlangsung di mushola,
masjid, surau. Kurikulum pengajian masih sederhana yaitu berupa pengajaran
agama Islam yang meliputi Iman, Islam, Ikhsan (Azhar 2017).

Jenis pendidikan “pesantren” bersifat nonformal, hanya mempelajari
ilmu-ilmu agama yang bersumbar pada kitab-kitab klasik. Adapun mata pelajaran
sebagian pesantren terbatas pada pemberian ilmu yang secara langsung membahas
masalah Agidah, Syariah dan Bahasa Arab antara lain: Al-Qur’an dengan tajwid
dan tafsirnya; Aqaid dan llmu Kalam; Figih dan Usul Figih; Hadist dan
Mustahalah Hadist; Bahasa Arab dan ilmu alatnya seperti Nahwu, Sharaf, Bayan,
Ma’ani, Badi’ dan Araudl tarikh, Manthiq dan Tasauf.

Kurikulum dalam jenis pendidikan “pesantren” berdasarkan tingkat
kemudahan dan kompleksitas ilmu atau masalah yang dibahas dalam kitab jadi
ada tingkat awal, tingkat menengah, dan tingkat tinggi yang disesuaikan dengan
kemampuan santri dengan pedoman bahwa sebelum anak belajar lebih lanjut
minimal mereka mempelajari kitab-kitab awal keagamaan. Di antar kitab kuning
populer yang digunakan sebagai bagian kurikulum antara lain:

a. Kitab Dasar

Yang termasuk kitab dasar adalah Bina’ (sharaf), awamil (nahwu), Aqidat
al-Awal (akidah), dan Washaya (akhlak).
b. Kitab Menengah

Untuk kitab menengah meliputi Amtsilat al-Tasrifiah (sarf/Tsanawiyah),
Kailani, Magshud (sarf/Aliyah), Jurumiah, Imriti, Muthamimah (nahwu/
Tsanawiyah), Alfiah Ibn Aqgil (nahwu/ Aliyah), Tagrib, Safinah, Sulam Taufiq
(figin/ Tsanawiyah), Bayan (ushul figh/Tsanawiyah), Fath al-Mu’in, Fath Qarib,
Fath al-Fahab, Mahalli Tahrir (figih/Aliyah-Khawas); Sanusi Kifyat Awam,
Jauhar al-Tauhid, al-Husun al-Hamidiyah (Akidah/Tsanawiyah) Dasuki
(akidah/Aliyah), Tafsir Depag (Tsanawiyah), Jalalain, tafsir Munir, ibn Kasir, al-
Itqon (tafsir —ulum tafsir/Aliyah-Khawas), Bulugh al-Maram, Shahih Muslim,
Arbain Nawai, Baiquniyah, (hadits/tsanawiyah), Riyadh al-Shalihin, Darratu an

38



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

Nasihin, Minhaj al-Mughis (Hadist-ulumul hadits/Aliyah),Ta’lim al-Mutaalim,
Bidayah al-Hidayah (akhlak/Tsanawiyah) Ihya Ulumu al-Din, Risalah al-
Muawanah(ahlak/Aliyah), Khulashah Nur al-Yakin (tarikh).

c. Kitab Besar

Kitab yang dipelajari kalangan khawas, antara lain kitab Jamu’ al-
Jawami’, al-Nashibah wa al-Nadho’ir (ushul figh), Faht al-Majid (akidah), Jami’
al-Bayanli Ahkam al-Qur’an, al Manar (tafsir), dan Shahih Bukhari (hadist).

Disamping kurikulum yang bersumber dari kitab kuning tersebut,
pesantren biasanya terdapat kegiatan kokurikuler yang menggambarkan tradisi
kehidupan pesantren. Di antaranya literatur sumber kegiatan tersebut adalah kitab
Managib Syaih Abdil Qadir Jailani dan Kitab Barzanji, yang berisi sejarah
kehidupan nabi Muhammad S.A.W. Setiap bidang studi memiliki tingkat
kemudahan kompleksitas pembahasan masing-masing, oleh karena itu evaluasi
kemajuan belajar pada “pesantren” juga berbeda dengan evaluasi dari madrasah
dan sekolah umum. Jenis pendidikan madrasah dan sekolah umum bersifat formal
dan kurikulumnya mengikuti ketentuan pemerintah. Madrasah mengikuti
ketentuan dari Depag dengan perbandingan 30% berisi mata pelajaran agama, dan
70% pelajaran umum, tetapi beberapa pesantren menggunakan perbandingan
terbalik, dengan bobot perbandingan agak berbeda: 20% berisi pelajaran umum,
80% pelajaran agama.

Kurikuler pesantren sebenarnya meliputi seluruh kegiatan yang dilakukan
pesantren selama sehari semalam. Di luar pelajaran banyak kegiatan yang bernilai
pendidikan dilakukan di pondok berupa latihan untuk hidup sederhana, mengatur
kepentingan bersama, mengurusi kebutuhan sendiri latihan bela diri, dan ibadah
dengan tertib dan riyadhah.

Jadi, kurikulum pesantren dalam rangka mencetak manusia yang beriman dan
bertakwa, beraklakul karimah dan sebagainya diajarkan dalam kehidupan
pesantren baik melalui pendidikan formal dan nonformal pesantren, kegiatan yang
bersifat insidental dan nilai-nilai agama yang dijabarkan dalam kehidupan sehari-

39



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

hari pesantren atas bimbingan pengasuh (kiai) untuk mencapai tujuan yang dicita-
citakan.

Sistem yang ditampilkan dalam pondok pesantren yaitu:

a. Memakai sistem tradisional, yang memiliki kebebasan penuh dibandingkan
dengan sekolah modern, sehingga terjadi hubungan 2 arah antara kiai dan santri.

b. Kehidupan dipesantren menampakkan semangat demokrasi, karena mereka
praktis bekerjasama mengatasi problem non kurikuler mereka sendiri.

c. Para santri tidak mengidap penyakit simbolis, yaitu perolehan gelar dan ijazah,
karena sebagian besar pesantren tidak mengeluarkan ijazah, sedangkan santri
dengan ketulusan hatinya masuk pesantren tanpa adanya ijazah tersebut. Hal itu
karena tujuan utama mereka hanya ingin mencari keridhoan Allah SWT semata.

d. Sistem pondok pesantren mengutamakan kesederhanaan, idealisme,
persaudaraan, persamaan, rasa percaya diri, dan keberanian hidup.

e. Alumni pondok pesantren tak ingin menduduki jabatan pemeritahan, sehingga
mereka hampir tidak dapat dikuasai oleh pemerintah (M 1989).

Sistem dipondok pesantren Syek Amiluddin bersifat tradisional, hal ini
dapat dilihat dari kondisi santri yang hidup secara sederhana dikamar yang
bersifat semi permanen. Dipesantren mereka hidup secara demokrasi dengan
kegiatan ekstra kurikuler yang beragam. Mulai dari volley, bola kaki dan
badminton. Kegiatan ini dilaksanakan dilapangan bola kaki milik masyarakat.
Sedangkan untuk volley dan badminton mereka lakukan dilokasi sekolah.

Tamatan pesantren tidak memiliki ijazah. Setelah tamat mereka hidup
mandiri dikampung halaman. Menyebarkan ajaran islam kemudian melanjutkan
silaturrahmi dengan pimpinan pondok untuk memberikan ilmu dan berdakwah
minimal satu kali dalam satu bulan.

Adapun metode yang lazim digunakan dalam pendidikan pesantren adalah
wetonan, sorogan, dan hafalan. Metode wetonan merupakan metode kuliah
dimana para santri mengikuti pelajaran dengan duduk disekeliling kiai yang
menerangkan pelajaran. Santri menyimak kitab masing-masing dan mencatat jika

perlu. Metode sorogan sedikit berbeda dari metode weronan dimana santri

40



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

menghadap guru satu-persatu dengan membawa kitab yang dipelajari sendiri. Kiai
membacakan dan menerjemahkan kalimat demi kalimat, kemudian menerangkan
maksudnya, atau kiai cukup menunjukan cara membaca yang benar, tergantung
materi yang diajukan dan kemampuan ssantri.

Adapun metode hafalan berlangsung dimana santri menghafal teks atau
kalimat tertentu dari kitab yang dipelajarinya. Materi hafalan biasanya dalam
bentuk syair atau nazham. Sebagai pelengkap metode hafalan sangat efektif untuk
memelihara daya ingat (memorizing) santri terhadap materi yang dipelajarinya,
karena dapat dilakukan baik didalan maupun diluar kelas (Khusnurdilo 2003).

Metode yang digunakan dipesantren syekh Amiluddin yaitu metode
ceramah, tanya jawab, diskusi, nasehat, teladan, kisah-kisah dan pembiasaan.
Kemudian para santri juga diberi tugas untuk mamakiah. Sebagai bekal untuk
terjun ke masyarakat, dimana metode ini diterapkan berdasarkan kondisi bahwa
santri perlu mendapatkan pengetahuan umum bersifat nyata namun masih dalam
konteks menambah pengetahuan yang ada kaitannya dengan ilmu agama. Dengan
adanya metode ini santri dapat melihat secara langsung dan dapat
mengidentifikasi sendiri berdasarkan fakta yang mereka lihat. Dalam hal ini dapat
disimpulkan bahwa pondok pesantren berusaha untuk terus memperbaiki metode
dan strategi yang diterapkan.

Sedangkan jenjang pendidikan dalam pesantren tidak dibatasi seperti
dalam lembaga-lembaga pendidikan yang memakai sistem klasikal. Umumnya,
kenaikan tingkat seorang santri didasarkan isi mata pelajaran tertentu yang
ditandai dengan tamat dan bergantinya kitab yang dipelajarinya. Apabila seorang
santri telah menguasai satu kitab atau beberapa kitab dan telah lulus ujian
(imtihan) yang diuji oleh kiainya, maka ia berpindah kekitab lain yang lebih tinggi
tingkatannya. Jelasnya, penjenjangan pendidikan pesantren tidak berdasarkan
usia, tetapi berdasarkan penguasaan kitab-kitab yang telah ditetapkan dari paling
rendah sampai paling tinggi. Tetapi seiring dengan perkembangan zaman Kini
pondok pesantren banyak yang menggunakan sistem klasikal, dimana ilmu yang

dipelajari tidak hanya agama saja, melainkan ilmu umum juga dipelajari.

41



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

Seiring dengan perkembangan zaman, tidak sedikit pesantren yang mencoba
menyesuaikan dan bersedia menerima akan suatu perubahan, namun tidak sedikit pula
pesantren yang memiliki sikap penutup diri dari segala perubahan-perubahan dan
pengaruh perkembangan zaman dan cenderung mempertahankan apa yang menjadi
keyakinan. Untuk itu disini akan mencoba menelaah seperti apa ciri-ciri pesantren
yang bersikap dinamis dan dilihat dari segi apa saja pesantren tersebut dikatakan
sebagai pesantren yang bersikap dinamis, agar kita dapat melihat dan menyimpulkan
sendiri apakah pesantren yang dimaksud bersikap dinamis ataukah statis (Abdul 2006).

Berdasarkan penelitian yang saya lakukan yaitu berdasarkan hasil data serta
informasi yang saya peroleh dapat ditarik kesimpulan bahwa pondok pesantren Syekh
Amiluddin bersifat dinamis/berkembang dari waktu kewaktu, tidak bersifat statis. Baik
dalam segi perkembangan bangunan dan lain-lainnya. Untuk lebih rincinya berikut ini
merupakan hasil analisis saya, mengapa pondok pesantren Syekh Amiluddin dikatakan
bersifat dinamis yaitu berkembang dari waktu kewaktu.

Dilihat dari segi bangunan dapat disimpulkan bahwa pondok pesantren ini
bersifat dinamis, hal ini dapat dilihat berdasarkan data-data bahwa pertama kali
dibangun pondok pesantren ini hanya terdiri dari satu aula, kemudian seiring
berjalannya waktu proses pembangunan pun dilakukan lagi. Pembangunan bertahap
ketika membangun pondok-pondok dari papan-papan sibiran, sampai sekarang sedang
dibangun pondok bertingkat yang bersifat permanen.

Dari pembahasan penelitian diatas dapat disimpulkan bahwa pondok pesantren
Syekh Amiluddin tempatnya berada di desa Pudak Kecamatan Sijunjung. Pondok
pesantren ini dibangun pertama kali pada tanggal 3 (tiga) desember 1923, dimana
pondok pesantren ini secara pribadi didirikan oleh Vansuri alam paduko malin diatas
tanah miliknya sendiri, dan sekarang setelah Vansuri alam paduko wafat pengelolaan
pondok pesantren dilanjutkan oleh ponakan yang bernama Imam Zakaria. Kemudian
setelah wafat digantikan oleh Sofian dari Pariaman. Sekarang pondok pesantren Syekh
Amiluddin dipimpin Malin Sidi.

Pondok pesantren ini bersifat salafiyah dengan menggunakan tarekat

Satariyah. Sistem kepemimpinannya mencontoh sistem pemerintahan Dinasti dalam

42



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

Islam yaitu bersifat khalifah atau turun-temurun. Pondok pesantren Syekh Amiluddin
memiliki santri sekitar 30 orang. Para santri berasal dari Kabupaten Sijunjung dan
kabupaten yang berada di sekitar kabupaten sijunjung seperti Damasraya dan
Bukittinggi. Santri disini berumur berkisar antara 14 — 35 tahun dengan
pengelompokan tingkat I, 11, 111 dan IV. Masing-masing tingkatan tidak memandang
umur santri. Tapi memandang kemampuan santri. Boleh jadi santri yang berumur
kecil memiliki kelas yang lebih tinggi karena kemampuannya. Dalam proses
pendidikan pun santri yang lebih tinggi kelasnya diperbolehkan untuk mengajar santri
yang kelasnya lebih rendah.

Adapun jadwal pembelajaran dipondok pesantren Syekh Amiluddin yaitu:
Setelah siap sholat subuh mempelajari kitab-kitab yang telah ditentukan. Untuk
tingkat | kitab Matan Jurumia, tingkat Il kitab Bima, tingkat Il dan IV
mempelajari Kitab kuning atau kitab gundul, kitab figih, kitab perukunan, kitab
muttsar dan tafsir jalalain. Pendidikan berlangsung sampai pukul 10 pagi.
Kemudian para santri istirahat. Setelah solat zuhur pendidikan kembali
berlangsung sampai waktu sholat asar. Setelah istirahat pendidikan dilanjutkan
siap sholat magrib sampai pukul waktu isya. Kegiatan yang dilakukan juga
termasuk zikir-zikir. Sebagai jalan dalam kegiatan tarekat satariyah. Adapun
Metode yang diterapkan dipondok pesantren ini yaitu metode klasikal, Metode
Ceramah, dan Metode pembiasaan mamakiah.

Bentuk evaluasi yang di terapkan di pondok pesantren ini tardapat dua
bentuk evaluasi yaitu : 1) Bentuk evaluasi pembelajaran, evaluasi ini dilakukan
dengan tujuan untuk mengukur sejauh mana tingkat pemahaman santri mengenai
materi yang disampaikan, dengan mengukur apakah hasilnya sudah sesuai dengan
yang diharapkan, jika masih belum sesuai bisa dilakukan perbaikan metode dan
strategi agar pada evaluasi selanjutnya hasil yang diperoleh bisa sesuai dengan
yang diharapkan oleh buya atau wakil buya yang sudah dilatih dan dibina sesuai
ketentuan dan persyaratan pesantren. 2) Bentuk evaluasi terhadap bentuk
pelanggaran, evaluasi ini dilakukan guna memperbaiki sikap-sikap santri yang

menyimpang dari aturan-aturan dan tata tertib yang berlaku. Evaluasi ini

43



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

dilakukan dengan bentuk kontrol sosial agar santri jera dan tidak mengulangi
pelanggaran-pelanggaran tersebut. Dalam hal ini evaluasi cenderung lebih bersifat
umum. Pelanggara berikut ini merupakan contoh hukuman yang diberikan di
pondok pesantren Syekh Amiluddin yaitu : pelanggaran pencurian, memakai
narkoba dan sejenisnya, adapun hukumannya cukur rambut, membersihkan kamar
mandi dan bisa sampai dikeluarkan dari pondok pesantren.
Mayoritas para santri disini adalah keinginan sendiri, sehingga jarang
sekali terjadi pelanggaran-pelanggaran. Dilihat dari kondisi ekonomi para santri
pun beragam, meski ada yang berasal dari keluarga menengah ke bawah tapi ada
juga yang sudah mapan ekonominya. Bahkan ada salah seorang santrinya
merupakan karyawan supermarket di sijunjung. Meski tidak bisa mengikuti
pendidikan secara sempurna dia tetap diterima di pesantren tersebut dengan izin
dari buya sebagai pengelola pesantren.
KESIMPULAN

Pondok pesantren Syekh Amiluddin tempatnya berada di desa Pudak Kecamatan
Sijunjung. Pondok pesantren ini dibangun pertama kali pada tanggal 3 (tiga) desember
1923. Pondok pesantren ini bersifat salafiyah dengan menggunakan tarekat Satariyah.
Sistem kepemimpinannya mencontoh sistem pemerintahan Dinasti dalam Islam yaitu
bersifat khalifah atau turun-temurun. Pondok pesantren Syekh Amiluddin memiliki santri
sekitar 30 orang. Para santri berasal dari Kabupaten Sijunjung dan kabupaten yang berada
di sekitar kabupaten sijunjung seperti Damasraya dan Bukittinggi. Santri disini berumur
berkisar antara 14 — 35 tahun dengan pengelompokan tingkat I, Il, I11 dan 1V. Salah satu
kegiatan wajib santri adalah mamakiah. Kegiatan mamakiah ini dilakukan pada hari
kamis dan jum’at. Karena hari tersebut kegiatan dipesantren diliburkan. Kemudian hasil
mamakiah adalah murni untuk pribadi sang santri untuk menambah bekal dari kampung.

Perkembangan santri dari tahun ketahun meski tidak meningkat tapi bertahan
dengan jumlah rata-rata berkisar 30-50 orang. Para santri setelah tamat berkewajiban
meneruskan dakwah di daerahnya. Baik dengan mendirikan pesantren maupun menjadi
pemimpin ditengah-tengah masyarakat. Untuk mengikat hubungan antara pesantren

dengan santri dilakukan pembinaan dan silaturrahmi ke daerah-daerah dimana santri

44



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

menyebarkan islam. Sehingga terdapat surau-surau disekitar masjid dipesantren untuk
tempat para santri dan jemaahnya jika ada pertemuan di pesantren

DAFTAR PUSTAKA
Abdul, Mujib. 2006. llmu Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana Penada Media.

Adi, Fadli. 2019. "Pesantren: Sejarah dan Perkembangannya." El Hikam 31-46.
Adi, Fadli. 2019. "Pesantren: Sejarah dan Perkembangannya." El Hikam 31-44.
Adi, Fadli. 2012. "Pesantren: Sejarah dan Perkembangannya.” El Hikam 31-44.

Amin Haedari, dkk. 2004. Masa Depan Pesantren : Dalam Tantangan Modernitas dan
Tantangan Kompeksitas Global. Jakarta: IRD Press.

Azhar, Rizal. 2017. Intan Dalam Sejarah. 02 Senin. Accessed 10 Minggu, 2019.
https://intandalamsejarah.blogspot.com/2017/02/makalah-pendidikan-pesantren-
html.

Depag, RI. 1986. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Depag RI.
DKK, Oepen Manfrred. 1988. Dinamika Pasantren. Jakarta: P3M.
Harun Nasution, et.al.,. 1992. Ensiklopedi Islam Indonesia. Jakarta: Djambatan.

Hasbullah. 1999. Sejarah Pendidikan Islam di Indonesia. Jakarta: Lembaga Studi
Islamdan Kemasyarakatan LKIS.

HM. Amin Haedari, dkk. 2005. Masa Depan Pesantren dalam Tantangan Modernitas.
Jakarta: IRD PRESS.

HS, Mastuki, El-sha, M. Ishom. 2006. Intelektualisme Pesantren. Jakarta: Diva Pustaka.
Khosin. 2006. Tipologi Pondok Pesantren. Jakarta: Diva Pustaka.

Khusnurdilo, Sulthon Masyhud dan. 2003. Manajemen Pondok Pesantren. Jakarta:
DivaPustaka.

M, Amien Rais. 1989. Cakrawala Islam : Antara Cita dan Fakta. Bandung: Mizan.
Manfrred, Oepen. 1988. Dinamika Pesantren. Jakarta: P3M.

Mas'ud, dkk. 2002. Tipologi Pondok Pesantren. Jakarta: Putra Kencana.

45



Al-Miknah: Jurnal Pendidikan Islam dan Keguruan
Vol.01, No. 01, Desember, 2022.
Hal.27-46

Nasir, M. Ridwan. 2005. Mencari Tipologi Format Pendidikan Ideal. Yogyakarta:
Pustaka Pelajar.

Nasution, Harun. 1992. Ensiklopedi Islam Indonesia. Jakarta: Djambatan.

Negara, Alamsyah Ratu Prawira. 1992. Pembinaan Pendidikan Agama. Jakarta: Depag
RI.

Nizar, Samsul. 2007. Sejarah Pendidikan Islam. Jakarta: Kencana Prenada Media Group.
Saridjo, Marwan. 1982. Sejarah Pondok Pesantren di Indonesia. Jakarta: Dharma Bhakti.

Singorejo, Ibnu. 2018. Dasar Hukum Penyelenggaraan Pondok Pesantren. 12 Minggu.
Accessed 10 Jum'at, 2019. https://pontren.com/2018/12/09/dasar-hukum-
penyelenggaraan-pondok-pesantren/23/.

Sugiyono. 2013. metode Penelitian Kuantitatif Kualitatif dan R&D. Bandung: Alfabeta.

Zuhri, K.H Saifiddin. 1979. Sejarah Kebangkitan Islam dan Perkembangannya di
Indonesia. Bandung: Al-Ma'arif Bandung.

46



